
Capítulo 15
Educación para la sostenibilidad

Las colectividades humanas han intentado desde siempre transmitir a sus miembros las
maneras de comprender y de intervenir en la realidad que han creído importantes. Ya
sea a través de relatos contados al  calor  de la  lumbre,  de reglas y tabúes que se
recuerdan  una  y  otra  vez,  de  modos  de  conducta  o  prácticas  artesanales  que  se
imitan… Así se han ido transmitiendo a lo largo de las generaciones diferentes formas
de cultivar, de comunicarse, de relacionarse, de representar el mundo…, en definitiva,
herramientas para vivir en ese tiempo y en ese lugar.

A medida que las sociedades humanas han crecido y sus sistemas organizativos se
han  ido  volviendo  más  complejos,  algunas  de  estas  enseñanzas  especialmente
valoradas  se  han  comenzado  a  transmitir  de  forma  más  ordenada  y  selectiva,
controlando  sus  contenidos  y  su  alcance.  Este  intento  consciente  de  transmitir  y
reproducir  de  forma  sistemática  aquellos  elementos  que  una  cultura  consideraba
valiosos (hablamos aquí de la cultura del grupo dominante) se llama hoy  educación
formal. Y la principal institución que se ocupa desde hace siglos de la educación formal
es la escuela. No es la única, pero es probablemente la de más alcance en el número
de personas que acoge y en el número de horas que emplea. La educación de los y las
menores se considera uno de los brazos esenciales de todo sistema sociopolítico. En la
escuela  se  han  formado  y  se  forman  los  cuadros  que  las  sociedades  complejas
necesitan para ejercer su administración. En ella se construye una cultura común que
facilita el gobierno de la ciudadanía y se prepara la incorporación al sistema productivo.

La propuesta escolar, antes más diversa y ajustada a las realidades locales, ha ido
unificándose  hasta  constituir  en  este  momento  de  la  historia  una  fórmula  bastante
homogénea en geografías alejadas. La escuela es aquí, en El Salvador o en Vietnam,
un lugar (un pequeño recinto) al que muchos niños y una cantidad menor de niñas
acuden un día tras otro para aprender las enseñanzas (el saber “culto”) que personas
adultas capacitadas (maestros y maestras) les transmiten. Pizarras, libros escolares,
lapiceros,  libretas, pupitres, son instrumentos de esa forma generalizada de escuela
igualmente familiares en latitudes distantes.

Otras fórmulas diversas de educación intencional han ido perdiendo peso y presencia a
favor de la institución escolar: los talleres donde se aprenden oficios, las enseñanzas
de  hermanos  y  hermanas mayores,  las  escuelas  en la  fábrica  o  en  el  campo,  las
tertulias  en Ateneos,  las asambleas,  los consejos  de personas ancianas...  Hasta el
punto que si hoy hablamos de educación pensamos indefectiblemente en la escuela.

La escuela, tal y como la conocemos hoy, nace de una serie de elecciones que han
dejado fuera (desautorizando unas veces o prohibiendo otras) propuestas educativas
que solían estar más cercanas a la tierra, a la familia, a la comunidad, al trabajo o al
mantenimiento de la vida. Ha quedado recluida en un espacio cerrado en el que se
enseñan  aquellos  saberes  considerados  cultos,  regentada  por  un  cuerpo  de
especialistas y dedicada a moldear conocimientos y comportamientos en los primeros
años de vida.

Si en lugar de mirar a la escuela ponemos atención a lo que ésta deja fuera, veremos
hasta qué punto reduce las experiencias de aprendizaje que ofrecen el territorio y la
vida social: En primer lugar el espacio real, aquél donde ocurren las cosas importantes
(de los mayores) se queda fuera de su terreno acotado. Por otra parte, una cantidad
considerable  de  los  conocimientos  que  las  personas  mayores  usan  cada  día  para

1



alimentarse, para relacionarse, para tomar decisiones o hacer frente a las dificultades,
no se estudian en la escuela.  Y por último, las personas de edades diferentes a la
propia,  y  que  pueden  saber  de  árboles,  de  música,  de  malabares,  de  juegos,  de
navegación…  han  de  estar  autorizadas  –tituladas-  para  entrar  en  ella  y  ejercer  la
docencia. 

La  escuela  restringe  fuertemente  o  deja  de  lado  el  papel  del  territorio,  de  los
conocimientos locales y de la comunidad, tres grandes maestros de la sostenibilidad. El
territorio  es el  suelo  en el  que crece la  vida que nos permite sobrevivir,  donde se
aprende su complejidad, sus ritmos, y sus deterioros. Los conocimientos locales son
aquellos que se han construido y aprendido a lo largo de los años, adaptándose a las
posibilidades y límites de un hábitat determinado. La comunidad es el grupo diverso en
edades, género, conocimientos, estatus, que reúne experiencias y aprendizajes muy
variados y que funciona en interdependencia, una especie de biodiversidad social que
nos  permite  adaptarnos  a  situaciones  cambiantes.  La  sostenibilidad  necesita  de  la
tierra, de la comunidad humana y de sus saberes vernáculos. La educación para la
sostenibilidad también. 

Por qué nuestra escuela apunta hacia la insostenibilidad

La escuela actual es un hecho tan normalizado en nuestras vidas, tan vivido desde la
infancia, que no nos paramos a pensar si serían posibles otras formas de resolver los
propósitos educativos de una comunidad. Al menos desde los seis a los dieciséis años,
ella ha ocupado la mayor parte de nuestro tiempo, inmovilizándonos en un espacio
restringido escasamente conectado con el territorio exterior. 

Una  rápida  mirada  a  su  proceso  de  construcción  nos  permite,  sin  embargo,
desnaturalizar esta escuela y entender sus rasgos esenciales como opciones históricas
intencionadas. 

La escuela primaria, como recurso de socialización y enseñanza obligatoria para las
clases populares -especialmente de los países ricos- tiene sólo un siglo de vida. Nació
a comienzos del siglo XX. Su pretendida generalización tardó muchos años en hacerse
realidad  en los  países del  norte,  y  sigue  siendo  teórica  en muchos otros,  pero ha
conseguido que las distintas administraciones unifiquen y controlen la mayor parte de
las  intervenciones educativas.  La educación  se ha considerado  desde siempre una
herramienta  útil  para  el  control  social.  La  Iglesia  y  el  Estado,  conscientes  de  este
hecho,  han pugnado  por  imponer  su  primacía  en el  sistema educativo.  Por  eso la
escuela resultante no es resultado del azar. Existían y existen muy diversas formas de
organizar procesos educativos, pero finalmente una de ellas se ha impuesto sobre el
resto.  Las  opciones  por  las  que  se  ha  ido  decantando  (políticas,  didácticas,
curriculares, organizativas) responden al modelo de sociedad, de producción, de poder,
en el que se inserta. Como cabría esperar, responde también a la cultura imperante,
ajena a las exigencias de la sostenibilidad, y esto por diferentes motivos.

En primer lugar,  nuestra escuela de hoy se sitúa en un espacio físico delimitado y
especializado  (normalmente  vallado  y  cerrado) destinado  de  modo  exclusivo  a  la
educación. No siempre fue así. La comunidad, el taller, la casa, la granja, la plaza, el
huerto, el bosque o el mercado, han sido espacios educativos privilegiados.  

2



No ocurre así en la escuela, que dificulta cada vez más el atravesar sus puertas para
vivir  experiencias  fuera  de  ellas.  Todo  un  entramado  de  miedo  al  exterior,  de
burocracia,  normativa  legal  y  distancias,  convierte  las  expresivamente  llamadas
actividades extraescolares en experiencias infrecuentes. El territorio real, aquel en el
que se decide y organiza la producción, los cuidados, la organización social o el poder,
queda fuera de esta escuela cerrada.  

Por  otra  parte  los  espacios  escolares  son,  en  el  mejor  de  los  casos,  lugares  de
simulación  o  representación  de  realidades  en  los  que  casi  nada  ocurre  de  verdad
(pensemos en cómo se estudia  el  crecimiento  de las plantas,  el  ciclo  del  agua,  la
industria o la gallina). En general se renuncia al conocimiento directo y a la experiencia
directa, aún de realidades próximas o accesibles (como los arreglos domésticos, que
raramente se aprenderán a hacer  en la  asignatura  de trabajos  manuales,  o en las
tareas de mantenimiento del espacio escolar, como limpieza, pintura o mantenimiento
del patio y el jardín, de las que el alumnado está excluido). 

La historia de la educación muestra que existían otras alternativas. No sólo han existido
innumerables experiencias cercanas a la vida natural,  practicadas en la familia o el
pueblo,  en  los  gremios  o  en  la  vecindad,  sino  también  elaboraciones  más
sistematizadas. La propuesta de educación sin escuelas de Ivan Illich renegaba de esa
barrera que encierra la escuela y proponía encuentros libres en lugares diversos entre
las  personas  interesadas  en  intercambiar  saberes.  Las  escuelas  itinerantes  del
Movimiento de los Sin Tierra se ajustan a la realidad itinerante de las ocupaciones…
Estas propuestas, aunque inspiradoras de experiencias muy valiosas, quedan en los
márgenes del sistema educativo.

La  escuela  como  espacio  vallado,  física  y  metafóricamente,  aísla  del  territorio  en
sentido  amplio,  y  eclipsa  su  protagonismo  en  la  educación.  Esta  es  una  de  sus
limitaciones,  la  negación  del  territorio.  Si  crecemos sin  tierra bajo  nuestros pies  no
comprenderemos sus procesos, su fragilidad, sus interdependencias y sus límites, y no
lograremos el vínculo que nos lleva, si es necesario, a defenderla. El conocimiento del
hábitat  al  que  pertenecemos  –o  al  que  pertenecimos  pero  hemos  destruido-  nos
permite  vincularnos  cognitiva  y  emocionalmente  a  él,  reconocernos  parte  de  este.
Vincularse y hacerse responsables del territorio próximo nos acerca a comportamientos
sostenibles,  nos  convierte  en  habitantes,  es  decir,  pertenecientes  a  un  hábitat.  La
defensa de la sostenibilidad necesita de esta conciencia de ecodependencia.

Otro rasgo esencial de la escuela que la aleja de la sostenibilidad es la delimitación que
hace de sus destinatarios y destinatarias y el papel que les atribuye. Si la educación se
va restringiendo a la escuela, su público se va restringiendo a la infancia, o la minoría
de edad. El objeto central de la escuela es la educación de la infancia. La educación de
personas  adultas  es  una  práctica  marginal,  recibe  escasa  atención  y  se  dirige  a
quienes no pudieron asistir a la escuela en los primeros años, con el fin de suplir esta
carencia.

Y la infancia se define en alguna medida como débil,  dependiente,  menor de edad,
inmadura, carente de criterio y, en consecuencia, necesitada de un trato específico y
diferenciado.  Esta  percepción,  en  buena  parte  ajustada  y  defendible,  pero  en  otra
profundamente restrictiva, ha  conducido a su protección y supervisión.

El  reconocimiento  de  las  necesidades  y  derechos  de la  infancia  –no  en  todos los
países- sirvió para reducir parcialmente los abusos de poder de las personas adultas
contra  ésta  (infanticidio,  castigos  corporales,  esclavitud…)  o  al  menos  para
desautorizarlos.

3



El desarrollo de la psicología infantil –a menudo entendida como una psicología de la
carencia- dio a niñas y niños especificidad y presencia. Pero también dio argumentos
para la segregación y consagró la barrera entre el mundo infantil, un mundo de ficción y
control, y el mundo adulto, aquel en el que se toman las decisiones y se juegan los
asuntos realmente trascendentes.

La escuela asume, en la práctica, que el mundo adulto y el comunitario no competen a
la infancia, y por tanto esta no tiene nada que decir sobre él. Se la desconecta del
trabajo, de la tierra, de la vida política y social, incluso de las decisiones domésticas
importantes. En esta situación de aislamiento y banalización podríamos decir que se
infantiliza a la infancia1

El concepto de minoría de edad, asociado al de incapacidad, se intensifica en el caso
de las niñas, que hasta hace no mucho (en algunos casos aún) aprendían, separadas
de los niños, a ser mujeres del futuro, y en tanto que mujeres, dependientes del hombre
y menores de edad económica, social y administrativamente. Su educación, en todo
caso será secundaria (queremos decir menos importante) y se dejará en buena parte
en manos del hogar, esencialmente de la madre.

Para culminar la segregación, se ha generalizando la separación en grupos de edad,
de la que se espera una homogeneidad en conocimientos y madurez que facilite la
transmisión de saberes, adecuada al nivel evolutivo. En la actual escuela el criterio de
edad prevalece sobre otros como la afinidad personal, los intereses, la compañía de
hermanos o el mismo criterio de diversidad. Menores con menores, de igual edad y,
durante mucho tiempo, del mismo sexo. Frecuentemente de igual clase social. Lo igual
con lo igual. 

Cierto que la homogeneidad de tareas facilita en algunos casos las labores docentes
(un  grupo  que  aprende  a  leer  al  tiempo,  una  explicación  que  es  igualmente
comprendida por toda la clase), pero como fórmula exclusiva desperdicia el potencial
de la diversidad. Se suprimen, por ejemplo, los aprendizajes entre niños y niñas de
diferentes  edades,  y  con  ello  uno  de  los  procesos  claves  en  el  desarrollo  de  la
responsabilidad y en la integración gradual en las tareas de la comunidad.

El concepto de diversidad aparece recientemente en la escuela como una fórmula para
tratar anomalías, equiparando prácticamente diversidad con patología.  

El aprendizaje en interlocución con compañeras y compañeros mayores y pequeños, la
ayuda  mutua,  la  diversidad  de  capacidades,  responsabilidades  o  tareas  es  muy
infrecuente  en  esta  escuela,  que  reserva  el  tratamiento  de  la  diversidad  a  los
programas especiales, dirigidos a compensar carencias individuales –en muchos casos
en intervenciones individuales-, y casi nunca a servirse de la complementariedad o de
la interacción multiplicadora de la diversidad. 

Existían  y  existen  otras  propuestas  educativas  más  integradoras  y  heterogéneas:
Consejos de la Infancia, sindicatos de niños y niñas trabajadoras (en Perú, India…) o
escuelas libertarias son experiencias que dan valor a la palabra y al criterio de los y las
menores de edad. Francesco Tonucci, desde Italia, lleva años trabajando en pro del
reconocimiento y autoridad infantil. Las Escuelas Mutuas, un sistema para generalizar
la educación en la Inglaterra de la revolución industrial con la ayuda del alumnado más
aventajado,  la  Escuela  Moderna  con  las  “invariantes  pedagógicas”  de Freinet  (que
propone entender  a la  infancia desde sus similitudes con la edad adulta antes que

1 Varela,J. y Álvarez-Uría, F. (1991)  Arqueología de la escuela, Las Ediciones de La Piqueta

4



desde sus diferencias), la escuela de “O Pelouro”, en Pontevedra, con la diversidad
como fórmula pedagógica, caminan en esta dirección.

Invariantes pedagógicos de Freinet

Freinet  adopta  treinta  principios  que  debe  operar  en  toda  situación
educativa, los denomina invariantes pedagógicos en los que defiende la
consideración  de  niños  y  niñas  esencialmente  como  seres  humanos.
Algunos de ellos son:

- Solamente puede educarse dentro de la dignidad. Respetar a los niños,
debiendo  éstos  respetar  a  sus  maestros,  es  una  de  las  primeras
condiciones de renovación de la escuela.

- A nadie le gusta que le manden autoritariamente; en esto el niño no es
distinto del adulto. 

- A cada uno le gusta escoger su trabajo, aunque la selección no sea la
mejor. 

- A nadie le gusta alinearse, ponerse en fila, porque hacerlo es obedecer
pasivamente a un orden externo.
 
- A nadie le gusta trabajar sin objetivos, actuar como un robot, es decir
plegarse a pensamientos inscritos en rutinas en las que no participa. 

- El trabajo debe ser siempre motivado. 

- Las notas y las calificaciones constituyen siempre un error. 

- A nadie, niño o adulto, le gustan el control ni la sanción, que siempre se
consideran una ofensa a la dignidad, sobre todo si se ejercen en público. 

- El maestro debe hablar más bien poco. 

-  La  vía  normal  de  la  adquisición  no  debe  ser  la  explicación  y  la
demostración,  proceso  predominante  en  la  escuela,  sino  el  tanteo
experimental, vía natural y universal. 

- El comportamiento escolar de un niño depende de su estado fisiológico,
orgánico y constitucional. 

Cierto que las dificultades individuales necesitan de apoyos específicos, pero también
el  tratamiento diverso es una necesidad universal.  Hablamos de una diversidad  no
jerárquica,  que  no delimite  la  normalidad  y  condene  la  anormalidad.  La  diversidad
acoge a lo diverso, mientras que la pretensión de homogeneidad deja fuera a una gran
mayoría desigual. Valorando la diversidad trabajamos por la inclusión y nos dirigimos
hacia la equidad.

Desde una mirada ecosistémica, la diversidad es una condición no sólo portadora de
dificultades  y  complejidad  sino  también  de  opciones.  La  vida  es  producto  de  la

5



diversidad. Sin biodiversidad, estamos en riesgo de desaparecer. Igual que ocurre en
un monocultivo, en el que una sencilla enfermedad puede acabar en poco tiempo con
toda una cosecha, sin diversidad cultural, humana, reducimos el abanico de nuestros
aprendizajes,  nuestra  capacidad  de  adaptación  a  situaciones  cambiantes,  nuestra
capacidad  de  reconstruir  lo  dañado,  nuestra  práctica  de  la  complementariedad.  La
homogeneidad que la escuela pretende (con sus agrupamientos por edades, sus libros,
la  uniformidad  de  sus  programas…)  no  apunta  hacia  la  complementariedad  ni  al
ejercicio  de  la  interdependencia,  condiciones  ambas  para  la  creación  y  el
mantenimiento de la vida.

Otra  pieza  sin  duda  central  en  la  construcción  de  la  escuela  es  la  delimitación  y
transmisión de un cuerpo de saberes reconocido como valioso, considerado el saber
culto.  En  la  elección  de  contenidos  de  nuevo  la  escuela  da  la  espalda  a  la
sostenibilidad. 

Esta selección fue perfilándose a lo largo de la historia y se consolidó con el trabajo de
la Enciclopedia.  La obra ambiciosa del enciclopedismo discriminó los conocimientos
cultos de  los  populares.  La  enciclopedia  consagró  la  modernidad,  la  ciencia  y  el
progreso. Fue el gran proyecto intelectual de la Ilustración. Se enfrentó al oscurantismo
religioso de su tiempo. Al tiempo que consagró el progreso y la modernidad, despreció
los  conocimientos  populares,  tratándolos  como  ignorancia  o  superstición.  La
enciclopedia,  en su versión resumida,  fue adoptada por  la  escuela.  Hasta no hace
mucho la Enciclopedia Escolar ha sido el libro de texto esencial. 

Al  tiempo  que  se  afianzaba  la  Enciclopedia  y  se  extendía  la  escolarización,  se
homogeneizaban  los  conocimientos  de  niños  y  niñas  y  se  hacía  posible,  en  un
momento de consolidación de los Estados, enseñar un sistema único de medidas, el
sistema métrico  decimal  (en medio  de la  jungla  de arrobas,  pies o celemines)  que
permitiera el comercio, una geografía unificadora que cimentara la idea de patria (frente
a las diferentes identidades culturales), y una lengua común que permitiera el gobierno
del Estado.

Las culturas locales y el conocimiento popular, construidos a lo largo de la historia por
las comunidades humanas, adaptados a sus condiciones de vida y a su territorio, se
asociaron a la ingenuidad y la superstición y se excluyeron de las escuelas. Las clases
populares fueron consideras ignorantes, es decir, carentes de conocimiento, en lugar
de  poseedoras  de  saberes  distintos  y  más  apegados  a  la  resolución  de  la
supervivencia.

Esto explica por qué las asignaturas en las que se estructura actualmente la enseñanza
tienen mucho que ver con la organización del conocimiento nacida de las ciencias y la
enciclopedia y poco que ver con la vida.

En  la  escuela  hemos  aprendido  conocimientos  que  no  nos  sirven  para  producir
alimentos, arreglar el grifo o resolver conflictos, pero se presentan como necesarios
para  conseguir  un  buen  trabajo  y  ascender  en  la  escala  social.  Según  algunos
sociólogos de la educación en buena medida ha sido así. Una parte de la población ha
conseguido desclasarse gracias a la escolarización y realizar trabajos mejor valorados
que los que realizaron sus padres. Según otros, los teóricos de la reproducción social,
la  escuela  ha  consolidado  la  diferencia  entre  clases  sociales,  ha  naturalizado  las
diferencias de estatus entre los hijos e hijas de clases altas y los hijos e hijas de las
clases  populares.  Se  podría  decir  que  la  escuela  enseña  que  el  fracaso  de  estos
últimos no se deriva de la diferencia de oportunidades, sino que es su responsabilidad
individual.

6



Han existido y existen experiencias que dignifican los saberes comunitarios. Pestalozzi,
un pedagogo de comienzos del siglo XIX, propone incorporarse a la vida social a través
del aprendizaje de un oficio. Sus escuelas son concebidas como talleres en los que
también se enseña cálculo, lectura y escritura. En su escuela hubo un taller de hilado y
otro de tareas agrícolas.

También se puede encontrar todo un abanico de experiencias en esta dirección dentro
del  movimiento  de  la  Educación  Popular  del  que  Paulo  Freire  es  el  teórico  más
conocido2.  La  universidad  Madres  Plaza de Mayo,  las  Escuelas  del  Movimiento  de
Trabajadores  Desocupados  en Argentina,  las  Escuelas  Bolivarianas  o  las  Escuelas
Autónomas Zapatistas responden a otra selección de contenidos, cercana a la realidad
y comprometida con su transformación3. Pero sólo son casos aislados.

Los saberes que nos hacen más conscientes y capaces de vivir en interdependencia
con la tierra, los saberes vernáculos, los conocimientos populares, es decir, los más
próximos a la sostenibilidad, quedan fuera del currículum escolar oficial, que se ocupa
de transmitir contenidos favorecedores de la insostenibilidad. Se aprende la historia del
poder y de los ejércitos, pero no la historia verde del mundo o la de las mujeres, se
estudian las posibilidades de la investigación agroquímica, pero no los métodos de la
agroecología, se estudia en matemáticas el cálculo del interés y de los porcentajes de
ganancia, pero no la desproporción en el reparto de la propiedad.

De modo general podemos decir que en esta escuela se aprende una cultura de la
insostenibilidad que oculta un futuro más que previsible,  venera la  tecnociencia  sin
advertir de sus riesgos, es insensible a los límites sobrepasados del planeta, considera
al ser humano –en este caso podríamos decir al hombre- dueño de la creación, y al
planeta como un recurso inacabable a nuestra disposición4.

La consolidación de unos conocimientos que sirven al “mal desarrollo” en términos de
Vandana Shiva, y la deslegitimación de los saberes populares no son opciones que
faciliten la sostenibilidad.

Para proteger y supervisar la práctica educativa se necesita controlar la formación de
quienes  la  ejercen.  Por  ello  se  crea  un  cuerpo  de  especialistas,  los  maestros  y
maestras, y unos métodos específicos que se aprenden en la formación docente y se
reflejan en los libros de texto. Sólo una mínima parte de la población está acreditada
para ser enseñante. El resto queda fuera de este grupo y por tanto no participará, al
menos de forma explícita, en los procesos de enseñanza.

Hasta tal punto alcanza la especialización de la docencia, que en ocasiones las familias
llegan a percibirse a sí mismas como incapaces de ofrecer una educación, e incluso
cuidados básicos adecuados a sus hijos e hijas. También ocurre con frecuencia que el
sistema  productivo  absorbe  la  mayor  parte  del  tiempo  que  madres  y  padres
necesitarían para la crianza. Deslegitimada a menudo como educadora, y a veces sin
condiciones para ejercer esta labor, la familia se convierte en apoyo (más o menos
entregado) de este grupo experto de psicólogos, pedagogas y educadores. Prueba de
ello es la pujanza de los libros de psicología práctica o de las revistas especializadas
que enseñan cómo estimular  a bebés,  comunicarse con adolescentes o soportar  la
inmovilidad en los viajes en coche. 

2 Aunque toda su producción bibliográfica es interesante su libro más emblemático es Pedagogía del 
oprimido (Freire, P (1994) Pedagogía del oprimido, Siglo XXI 
3 El movimiento de la Educación Popular se ha desarrollado de modo especial en Latinoamérica, al abrigo 
de los diferentes movimientos populares.
4 Ecologistas en Acción (2006). Educación y Ecología. El currículum oculto antiecológico de los libros de 
texto, Editorial Popular

7



Si  se  considera  que  únicamente  los  y  las  especialistas  están  capacitados  para
desarrollar  la  educación,  se está deslegitimando la capacidad educativa no sólo de
madres y padres, sino del resto de la comunidad y con ello desperdiciando un cuerpo
inmenso de conocimientos construidos en la vida doméstica, en el trabajo o en la vida
comunitaria. 

Las prácticas no formales de educación desarrolladas en la comunidad se desprecian
progresivamente e incluso se ilegalizan. Se llega al punto de perseguir a las familias
cuyos niños y niñas no están escolarizados en el sistema formal. Los ateneos o las
tertulias no forman parte de ese sistema reconocido. La educación en la casa, en la
fábrica o en la granja no se consideran legítimas. Las vecinas, el tendero del barrio o
las asociaciones de vecinos, pierden protagonismo en la educación o en la supervisión
de las conductas de los y las menores. Con frecuencia ni se les conoce. La educación
legítima es  únicamente  la  que  se imparte  en  la  escuela.  Así  la  infancia  de clases
populares se separa de su grupo social. La educación de los hijos e hijas de las clases
trabajadoras ya no está gestionada o decidida por los trabajadores y trabajadoras. Los
modelos educativos más colectivizadores se convierten en experiencias residuales.

Este arrinconamiento  de lo  colectivo  se apoya en un proceso de  psicologización e
individualización de los objetivos y prácticas escolares, proceso avalado por una teoría
psicológica  en  auge.  El  fin  declarado  de  la  escuela  es  el  desarrollo  individual  del
alumnado. Los objetivos de los currículos oficiales tienen como destinatario directo o
indirecto este sujeto individual. No se formulan objetivos para el grupo de aula, para el
centro educativo o para el barrio al que pertenece la escuela. La eliminación del banco
corrido  en  beneficio  del  pupitre  individual  puede  ser  la  metáfora  que  ilustra  este
proceso. El siguiente paso en este recorrido puede estar representado por el puesto
informático en el que la mirada se dirige de forma casi exclusiva a la pantalla, en lugar
de al profesorado o a los compañeros y compañeras. 

La  individualización  de  objetivos  y  competencias  permite  individualizar  las
responsabilidades. Cada sujeto es responsable de sus resultados académicos, nacidos
del  mérito  individual  y  del  esfuerzo,  y  no  de  su  extracción  social,  su  condición
económica o su entorno cultural. La respuesta a los fracasos –lógicamente individuales-
consiste  en  correcciones  técnicas  también  individuales  (adaptaciones  curriculares,
programas de desarrollo individual…) 

Usando el símil del modelo taylorista de producción, podemos ver al profesor como un
mecánico que fabrica personas formadas, con las herramientas y técnicas adecuadas.
La escuela adopta un lenguaje técnico acorde con este modelo (se refiere a fichas de
trabajo,  controles,  manuales,  módulos  formativos…) Las Nuevas  Tecnologías  de la
Información y la Comunicación (las TIC y las enseñanza on line) dan una nueva vuelta
de  tuerca  hacia  ese  mecanicismo  individualista  y  permiten  convertir  al  maestro  o
maestra e incluso al grupo de compañeros y compañeras en prescindibles, sustituibles
por  determinados paquetes  informáticos.  Las  relaciones humanas,  la  interacción,  la
organización  y  la  toma  de  decisiones  en  grupo,  base  de  cualquier  construcción
colectiva, pierden protagonismo.

Sin  embargo,  a  pesar  de esta  exclusión  de la  comunidad  de  origen,  dentro  de  la
escuela  han  existido  y  aún  existen  valiosas  oportunidades  para  crear  comunidad.
También a partir de ella. Hablamos, por ejemplo, de las escuelas autogestionadas, las
AMPAS,  las  asociaciones  de estudiantes,  los  grupos que  se organizan  para  hacer
teatro, deporte…

8



La escuela opta, cada vez con más claridad, por modelos que individualizan y no que
colectivizan.  Sin construcción de comunidad humana y sin poder comunitario  no es
posible una sostenibilidad equitativa.  Y menos aún sin la presencia reconocida y la
defensa de la comunidad biótica que nos sostiene.

La  escuela,  tal  y  como  la  conocemos  hoy,  deja  fuera  no  sólo  las  comunidades
humanas, sino también esa comunidad biótica de la que formamos parte y hace posible
nuestra  existencia.  Esta  comunidad  biótica,  formada  por  una  red  de  animales  y
vegetales  interdependientes,  está  presente en los  aprendizajes  y  decisiones  de las
culturas  sostenibles.  En  nuestra  cultura  y  en  nuestra  escuela,  el  antropocentrismo
imperante apenas ofrece más aproximación a esta realidad esencial  que la  maceta
colocada junto a la ventana del aula, el hamster que una niña lleva un día de visita o –
en muy pocos casos- la experiencia del huerto. Los ecosistemas que se explican en la
clase de ciencias son lejanos y modélicos, pero nuestro propio ecosistema o los restos
deteriorados que quedan de él no son objeto de estudio.

La educación está  monopolizada por la escuela. Ha conseguido ocultar los miles de
formas diferentes de aprender que se han practicado a lo largo del tiempo y aún hoy se
practican. El modelo escolar que hoy conocemos, extendido por prácticamente todo el
planeta,  vive  de  espaldas  al  territorio,  a  la  comunidad,  a  la  diversidad  y  a  los
conocimientos cercanos a la vida. Podemos concluir que no parece nada fácil llevar a
cabo una educación para construir un futuro sostenible, sin poner la escuela del revés. 

Sin  embargo,  en este momento,  la  hipotética  desaparición de la  escuela  sin  haber
desarrollado en su lugar alternativas educativas fuertes,  podría desembocar en una
mayor entrega al mundo virtual individual, en la monetarización de las certificaciones
(ya en marcha), en una mercantilización de los tiempos ahora ocupados por la escuela
(más  mercado  de  extraescolares),  en  un  creciente  aislamiento  doméstico  y  en  el
abandono de los grupos menos favorecidos.

Por eso es necesario imaginar y ensayar propuestas educativas conscientes de nuestra
ecodependencia y comprometidas con un futuro sostenible en equidad.

Siete posibles caminos hacia una educación para la sostenibilidad

Aquí presentamos algunas ideas abiertas para educar en un mundo sostenible, o al
menos para acercarnos a él.  Están inspiradas en los criterios de sostenibilidad que
requiere el mantenimiento de la vida, en la naturaleza, al fin y al cabo la escuela mejor
organizada y más estable del planeta y a la que debemos la vida. Pero también se
inspiran  en  cientos  de  experiencias  que  muchas  personas  preocupadas  en  la
enseñanza  han  puesto  en  marcha.  Es  una  propuesta  en  construcción.  Esta
construcción es tarea colectiva que habrá que ir ensayando sin esperar mucho. Una
tarea en la que habrá que aunar las aportaciones de diferentes grupos.

Los  ejes  de  los  que  hablamos,  uno  a  uno,  son  incapaces  de  cambiar  el  rumbo
insostenible  por  el  que  avanzamos,  pero  trenzados  entre  sí  y  unidos  a
transformaciones de los modos de habitar, de producir, de consumir, de distribuir, de
ejercer el poder, en definitiva de vivir, podrían arrojar alguna luz en el futuro. Son claves
sugeridas  sobre  las  que  seguir  definiendo  propuestas.  No  son  líneas  de  trabajo
independientes entre sí. En realidad se entrelazan unas con otras hasta el punto que
sus concreciones podrían estar en uno u otro apartado, pues todas caminan en una
misma dirección. 

9



Estos son los siete caminos de los que hablaremos:

- Colocar la vida en el centro de la reflexión y de la experiencia
- Vincularse al territorio próximo
- Alentar la diversidad
- Tejer comunidad y poder comunitario
- Hacer acopio de saberes que acercan a la sostenibilidad
- Desenmascarar y denunciar el actual modelo de desarrollo. 
- Experimentar alternativas

Colocar la vida en el centro de la reflexión y de la experiencia.

Quien ha crecido en una gran metrópoli, entre construcciones y asfalto, consumiendo
comida envasada comprada en grandes cadenas de alimentación, quien ha resuelto
buena parte de sus necesidades materiales e incluso su ocio acudiendo a una gran
superficie y se transporta casi siempre en medios motorizados, no tiene nada fácil ser
consciente  de  la  interdependencia  que  exige  la  vida.  Ya  más  de  la  mitad  de  la
población humana vive en ciudades. Los sistemas educativos están diseñados desde
las grandes urbes.

Sin embargo la conciencia de ser vida,  en nuestro caso animal,  y todo lo que esto
supone, es el primer requisito para releer el mundo de un modo sostenible. Creer que
la tecnosfera, ese conjunto de máquinas que nos rodean, es la protagonista de nuestra
sociedad, e incluso pensar que esta podía llegar a permitirnos superar la dependencia
del  medio  natural,  nos  ha  conducido  a  comportamientos  desajustados  y  a  una
comprensión  parcial  y  errónea  del  mundo  que  nos  mantiene.  Nos  corresponde
reaprender qué es la biosfera y por qué se sostiene. 

Nos referimos aquí a conocer, comprender valorar y querer las diferentes formas de
vida  y  reconocernos  como  seres  vivos  interdependientes,  partes  de  una  frágil  red
formada por clima, agua, plantas, aire... que está en serio peligro.

Alimentarnos,  crecer,  enfermar,  son procesos que nos hacen conscientes de existir
como seres vivos, necesitados de un medio vivo y en equilibrio. La escuela puede partir
de estas experiencias, y también de la presencia de otras formas de vida que aún se
conservan cerca de ella,  para ayudar a entender en qué consisten y cómo se tejen
esas interdependencias. 

Al  colocar  la  vida  en  el  centro  de  la  reflexión  y  de  la  práctica  se  consigue  una
comprensión del mundo más acorde con nuestra realidad: somos seres vivos antes que
usuarios de telefonía móvil o conductores de automóvil, dependemos de los tomates y
del trigo en mucha mayor medida que de un reproductor de música. Esta comprensión
nos conducirá a tomar decisiones más sensatas y sostenibles.

Los caminos para colocar la vida en el centro pueden ser múltiples. Aquí se ofrece una
larga lista de ideas.

El sol está en el comienzo de la vida. Será importante reconocer al sol como origen de
toda la energía que utilizamos, comprender cómo se ha almacenado esta y cuál es la
situación  actual  de  esos  depósitos.  Preguntarnos  cómo  y  para  qué  usamos  esta
energía,  hablar  de su mal  uso,  de su despilfarro y  de los grandes negocios  de su
extracción. Distinguir entre la energía endosomática (la que producimos con nuestro
cuerpo)  y  la  exosomática  (la  que  obtenemos  por  otros  medios)  y  saber  cómo  ha
evolucionado el uso de una y otra.

10



Entender en qué medida somos agua y cual es el papel del agua en la creación de
comunidades humanas,  en la  geopolítica o en la economía.  Conocer  los recorridos
superficiales y subterráneos de las aguas, los usos que se hacen de ellas y la magnitud
de  cada  uno  de  estos  usos.  Aterrizar  en  conflictos  próximos  como  la  pugna  por
trasvases que alimenten el turismo o los regadíos. Conocer los volúmenes de agua que
se  emplean  en  procesos  ocultos  (refrigeración  de  centrales  nucleares,  lavado  de
minerales…)

Estudiar  el  aire, conocer las partículas tóxicas que contiene en las ciudades,  saber
cómo se miden esos niveles y las consecuencias de esta insalubridad que ya afectan a
nuestra  salud.  Conocer  los  vientos  de  la  zona,  los  movimientos  de  la  boina de
contaminación sobre nuestras cabezas…

Trabajar la tierra, distinguir lo que nace y crece en ella, saber en qué época fructifica
cada planta y qué consecuencias tiene forzar la producción con pesticidas y abonos
químicos. Distinguir la agricultura tradicional y la industrial. Conocer las consecuencias
de la  producción industrial  de alimentos (en la  insalubridad de los alimentos,  en el
empobrecimiento y envenenamiento de los suelos, en el desecamiento de acuíferos, en
el coste energético y la dependencia del petróleo, en la dependencia de los agricultores
de los suministros de semillas, abonos y pesticidas, en el despoblamiento del campo…)

Ser conscientes del nacimiento, el crecimiento o la muerte, hablar de ellos. No ocultar
esta realidad tampoco a niñas y niños. 

Como animales  que somos,  aprender  el  respeto a los animales  de otras especies,
reconocernos parecidos y diferencias  con estos compañeros  de viaje.  Denunciar  la
violencia  injustificada  contra  ellos.  Seguir  el  recorrido  de  las  hormigas,  de  las
golondrinas o de las moscas y saber algo de sus necesidades y su vida. 

Desentrañar las relaciones y la interdependencia de los ecosistemas es otro de los
aprendizajes  esenciales  derivados  de  colocar  la  vida  en  el  centro  de  nuestros
aprendizajes. Esto quiere decir, más allá del estudio de los ecosistemas, hacer visibles
las relaciones causa-efecto, o la complejidad de las relaciones multicausales. Saber,
por ejemplo, que la incorporación artificial de una especie de pescado (la perca) en un
lago  (el  Victoria)  de  cara  a  su  comercialización,  ha  acabado  con  las  especies
autóctonas de las que vivía la población de sus orillas y está produciendo la hambruna
en esta población de pescadores.  O conocer el  deterioro de la producción agrícola
tradicional por efecto del cambio de régimen de lluvias derivado del cambio climático.
Hacer estudios de los ciclos de vida completos de aquello que utilizamos (sus costes
materiales y energéticos desde el origen de su producción hasta su abandono –análisis
de la cuna a la tumba- e incluso los costes de su hipotético reciclaje –análisis de la
cuna a la cuna).  Entender cómo habrían de cerrarse los ciclos (la fruta cae, se pudre
en el suelo y vuelve a formar parte de la tierra que alimentará al frutal) y de qué modo
nuestra actividad industrial  los deja abiertos,  abandonando a la naturaleza residuos
longevos  y  tóxicos.  Cabe  aquí  fabricar  compost  o  visitar  los  campos  de  los  que
comeremos (si es que comemos alimentos de producción local). Buscar cadenas de
interdependencias  próximas  y  descubrir  qué  ha  ocurrido  o  puede  ocurrir  con  el
deterioro de alguno de los eslabones de la cadena. 

Hacer visibles los residuos y su magnitud. Los propios y los ajenos. Conocer su origen,
su  composición  y  sus  efectos.  Conocer  las  normativas  que  promueven  el  uso  de
envases  en  beneficio  del  mercado.  También  los  residuos  en  los  procesos  de
producción, los que sólo conocen y controlan las empresas. Desenmascarar la trampa
que supone poner el foco de los residuos en su reciclaje y no en su reducción. Conocer
los vertederos de basuras que el norte tiene en el sur.

11



Comprender el metabolismo del propio pueblo o ciudad, es decir, de qué modo y en
qué magnitud es dependiente –y devastador- de territorios próximos y lejanos. Cuántas
toneladas de materiales entran y salen cada día de ella.  Cuánta energía emplea de
modo directo e indirecto. Conocer nuestra huella ecológica, la de nuestro pueblo o la de
la cementera próxima. También en necesario estudiar las redes de interdependencia
más allá de nuestras fronteras, los grandes desplazamientos de materiales, energía y
residuos.

El cuidado es otra experiencia práctica esencial para la valoración de la vida y para la
comprensión de la interdependencia. Otorgar sentido educativo a los cuidados básicos
es un ejercicio central en la sostenibilidad. Desde prácticas sencillas como puede ser
cuidar con mimo una semilla, consolar a una amiga que sufre o mediar en una disputa,
hasta experiencias  más complejas como es descubrir  los trabajos invisibles que se
realizan en la casa o en el espacio educativo. Rehabilitar espacios vivos deteriorados,
cuidar y rehabilitar relaciones humanas, son formas complejas de aprender a atender
esa red viva. 

Entender que sin cuidados no existiría nuestra especie y cuál es la magnitud de tiempo,
energía  y  dedicación  que  suponen.  Denunciar  el  trabajo  de  cuidados  que  algunas
personas capaces de autocuidado -hombres adultos en su mayoría- detraen de otras –
generalmente mujeres adultas-. Conocer la deuda de cuidados entre géneros, clases
sociales, y norte-sur. Exigir el reconocimiento social y el reparto equitativo y solidario
del trabajo de cuidados. Valorar los efectos de la desaparición de estos trabajos.

Sacar a la luz todos los trabajos invisibles, las tareas invisibles de cuidados, a menudo
hechas  por  mujeres,  y  hacernos  capaces  de  realizarlas  corresponsablemente.  Y
organizarse para repartir con equidad tareas oscuras de limpieza, recogida, montaje…
Estar  atenta  o  atento  a  la  fragilidad,  a  la  dificultad,  a  la  necesidad  o  al  abuso,  y
responder con firmeza ante ellas.

Comprender la vida significa aceptar sus ritmos. Los ritmos de la vida son a menudo
lentos,  pero esta lentitud es necesaria para que las transformaciones ocurran y los
ciclos se cierren. El crecimiento lento, los cambios pequeños, los matices, nos acercan
más a los modos de la vida sostenible que los ritmos rápidos y los fuertes contrastes
estimulares, comunes en nuestro entorno urbano y virtual. La educación puede enseñar
a esperar y a distinguir pequeñas transformaciones. La experiencia de vivir en lentitud,
inusual en esta una cultura de la inmediatez, puede traer aprendizajes inesperados.
Entre otros el aprendizaje de la complejidad.

Muchas de estas prácticas que colocan la vida en el  centro de la reflexión y de la
experiencia no son extrañas a la  pedagogía.  La Institución Libre de Enseñanza,  un
avanzado  movimiento  pedagógico  del  siglo  XIX,  incorporaba  las  excursiones
campestres  como elemento  esencial  de  su enseñanza.  El  escultismo aprovecha  el
potencial  educativo  del  medio  natural.  Las  Escuelas  del  Bosque  de  los  países
escandinavos (que en la primera infancia ocupan buena parte del tiempo en el entorno
natural  próximo)  o  la  pedagogía  Waldorf5,  bastante  difundida  en  Europa,  son  sólo
algunos ejemplos. 

Las granjas escuela, las aulas de naturaleza, los pueblos escuela, los laboratorios de
biodiversidad, son pruebas del reconocimiento de la naturaleza como maestra. Pero
suelen estar alejados y convertirse en experiencias puntuales o infrecuentes. No es
fácil  en  el  entorno  de  las  grandes  urbes  provocar  situaciones  de descubrimiento  y

5 La pedagogía Waldorf (que incluye una particular propuesta metodológica) defiende la educación en 
armonía con la naturaleza. Está basada en la filosofía antoposófica y fue creada por Rudolph Steiner. 

12



convivencia con la naturaleza, pero quizá no sea imposible. Los estudios de bichos en
pequeñas  plazas  aún  no  adoquinadas,  el  descubrimiento  de  “malas  hierbas”  que
aparecen en las grietas y alcorques,  los omnipresentes gorriones,  nos ofrecen esta
posibilidad. Quien es consciente del valor de la vida se contagia de esa conciencia. La
curiosidad, el respeto, la admiración y el cariño hacia el perro que tiene mal la pata o el
garbanzo que germina son fáciles de transmitir para quien las vive.

No han sido tan comunes dentro de los centros educativos las experiencias conscientes
o sistematizadas de valoración de los cuidados entre los seres humanos. Siendo estos
la base de la vida, la cultura patriarcal los ha oscurecido. Aquí tenemos la tarea urgente
de inventar fórmulas no ensayadas que coloquen esta práctica imprescindible en el
centro de la escuela. No hay equidad posible, ni sostenibilidad, sin participar todas y
todos en los trabajos de cuidado.

Queda pendiente también el esfuerzo de encontrar narraciones orales que nos hablen
de esta interdependencia, de nuestro futuro común con la tierra, que nos acerquen a
plantas y animales. Buscar o crear una literatura para la sostenibilidad.

Trabajar  la  centralidad  de  la  vida  tiene  por  objeto  descolgarnos  del  fuerte
antropocentrismo de nuestra cultura y asomarnos a  la democracia de lo viviente, en
términos de Vandana Shiva, un sistema de gobierno de la Tierra en el que el interés de
todos  los  seres  vivos  (plantas  y  animales  incluidos)  importa  a  la  hora  de  tomar
decisiones.

Vincularse al territorio próximo

Las formas de habitar, de producir o de consumir que producen lejanía obligan a un
modelo de vida altamente contaminante y devorador de energía, además de producir
aislamiento e inequidad.  Una economía sostenible es una economía centrada en el
territorio próximo, el que nos ha de servir para habitar y para resolver las necesidades
cotidianas. 

La vida se construye en cercanía. Los desplazamientos de las plantas son verticales y
los  animales,  en  su  gran  mayoría,  no  se  desplazan  mucho  ni  muy  deprisa.  El
movimiento  horizontal  masivo  le  está  costando  muy  caro  a  la  naturaleza.  Los
ecosistemas se organizan en buena medida en proximidad y viven de lo próximo. La
cercanía  devuelve  al  mundo  humano  medidas  humanas.  Un  mundo  que  puede
recorrerse a pie es más habitable. Una escuela para la sostenibilidad es una escuela
que existe como territorio y en el territorio próximo, que se relaciona sobre todo con lo
cercano,  que  intenta  abastecerse  de  recursos  producidos  en  proximidad,  que  es
responsable de sí misma y mantiene vivo su hábitat. Una escuela cerca de la casa y
próxima al espacio de juego, de compras, de salud, de ocio.

Vincularse  al  territorio  próximo significa  por  un lado vivir  el  territorio  próximo como
escuela.  Desdibujar  los  límites  que  forman  sus  vallas  aumenta  la  riqueza  de
experiencias y la diversidad.  Cambiar la relación jerárquica que prioriza lo que está
dentro sobre lo que está fuera y dar protagonismo al espacio exterior. Más allá de las
vallas está el mundo adulto, el mundo del barrio, del trabajo, el mercado, las plazas...
Hablamos de salir y colaborar en estos espacios. 

Apropiarse del territorio, conocerlo, y ganarlo de modo que se convierta en un espacio
seguro. Paseando las calles aprendemos que un peatón vale más que un coche. En la
defensa del territorio físico de las calles y plazas nos jugamos el juego al aire libre y
también el derecho al espacio público para todas las personas. En muchas calles y

13



barrios quizá ya lo hemos perdido. La mayor parte del suelo común está destinado a
los automóviles.

Los  espacios  naturales,  cuando  están  próximos,  ofrecen  estímulos  muy  diversos:
colores, luces, tactos, olores, sonidos, sabores... matices. También hablan del orden y
enseñan  a  orientarse,  pero  al  tiempo  muestran  y  permiten  transformaciones.  Son
espacios de reflexión, experimentación e indagación. A través de los ciclos vitales que
se dan en ellos aprendemos a medir el tiempo, con sus elementos vivos aprendemos la
complejidad que supone crecer y nos acercamos a la diversidad de los seres vivos.
Dan  ocasión  de  experimentar  desplazamientos  y  manipulaciones  muy  diferentes  y
asumir pequeños riesgos –y grandes- así como a protegernos de esos peligros. En
ellos no se necesitan materiales didácticos específicos ni demasiadas normas. La tierra
en la que crecemos (jugando e investigando) se convierte en una referencia afectiva. Si
está en peligro saldremos en su defensa. 

Por  otro  lado  vincularse  al  territorio  significa  apropiarse  del  territorio  mismo  de  la
escuela. Olvidamos a menudo que esta es un espacio físico (con superficies asfaltadas
y de tierra, con calderas de calefacción, contenedores de basura, bocas de riego…) en
el  que  es  posible  poner  en  marcha  tareas  de  mantenimiento  y  de  transformación.
Limpiar el jardín, decorar vallas, reparar averías, construir, hacerse responsables del
mantenimiento. Antes que una escuela de la simulación y la virtualidad, es necesaria
una escuela del territorio físico real, una escuela con suelo, con tierra donde plantar y
con paredes que pintar.

También hablamos aquí de abrir las puertas de la escuela y hacerla permeable. Invitar
a entrar a la luz, las familias, los conocimientos de tenderos, madres, estudiantes... y
los  objetos  y  noticias  del  mundo.  Intercambios  de  correspondencia  escolar,
experiencias conjuntas con otras comunidades escolares o clases-paseo son prácticas
que ya desarrolló Celestin Freinet a comienzos del siglo XX6

La  construcción  de  las  escuelas  ha  sido  ocasión  de  utilizar  ciertos  criterios  de
ecoconstrucción que atienden a materiales,  color,  luz, temperaturas...  o de construir
espacios  comunes  que  promuevan  la  incorporación  comunitaria.  También  es
importante que quienes usan esas escuelas a diario sepan cómo se construye de forma
respetuosa con el territorio.

Pasear por suelos sin cementar, jugar en solares, aprender sin techo, usar la bici como
medio  de transporte,  exponerse al  frío  y  al  calor,  o  recorrer  suelos  irregulares  con
plantas que pinchan son experiencias infrecuentes y cada vez más necesarias.

Por  último,  ser  conscientes de que el  territorio  del  que vivimos y sus frutos tienen
límites. Límites en los recursos, en la energía y en los sumideros. Esta evidencia, a la
que  la  escuela  y  la  cultura  del  desarrollo  dan  la  espalda,  es  un  aprendizaje
imprescindible: qué es limitado y qué es ilimitado. Cómo desarrollar lo ilimitado que de
verdad  nos  importa  (afectos,  risa,  aprendizaje…)  Saber  cuánto  hay  de  cada  qué,
cuánto queda, a cuánto tocamos, cuánto quedará si seguimos como vamos, quién se
queda  con  cuánto  de  cada  qué…  Cuantificar  esos  límites  y  comprender  sus
magnitudes,  traducir  los grandes números a realidades comprensibles.  Necesitamos
hacer ya estos cálculos en la escuela y fuera de ella.

6 www.educar.org  Louis Legrand, Celestin Freinet, Perspectivas: revista trimestral de educación 
comparada (París, UNESCO: Oficina Internacional de Educación), vol. XXIII, nos 1-2, 1993, págs. 425-
441.

14

http://www.educar.org/


Hacernos responsables de un territorio, hacer compost con las hojas de nuestro patio,
cuidar un trozo de la ribera de un río, apropiarnos y ocupar nuestra acera o defender
los árboles que quieren cortar junto a nuestra escuela, son prácticas sostenibles que
protegen nuestra casa del futuro. 

Se trata de restablecer el vínculo afectivo y funcional con nuestra tierra próxima, y vivir
en equidad, sin saquear otros territorios.

Alentar la diversidad

La diversidad es condición de la vida. Un organismo se construye por la conjunción de
sistemas  diversos.  Los  ecosistemas  son  resultado  del  equilibrio,  constantemente
perdido  y  nuevamente  reencontrado  de  elementos  vivos  y  no  vivos.  La  diversidad
asegura  la  complementariedad,  permite  el  reajuste  y,  en  momentos  de  crisis,  la
supervivencia. Esta es la esencia de su valor. La pérdida de especies reduce nuestras
posibilidades de adaptación a desajustes en un futuro. 

Todo lo contrario de lo que hace el mercado, que busca la homogeneidad. El modelo
único repetido por miles de unidades de producto, la talla única, la normalización de
medidas,  de  envases,  de  aspecto...  son  estrategias  para  abaratar  la  producción  y
controlar el consumo, pero no para desarrollar nuestra diversidad.

Hablamos de una diversidad que no signifique jerarquía sino complementariedad (la
necesidad de lo diverso).

Si usamos esta ley de la naturaleza como metáfora, podemos valorar las ventajas de la
diversidad en la escuela. En un colectivo que busca y aprecia la heterogeneidad nadie
se siente fuera, ni es menos que el resto, cada cual encuentra el lugar donde es capaz
de  aprender  y  enseñar.  La  escuela  de  O  Pelouro,  en  Pontevedra,  un  espacio  de
aprendizaje interdependiente con la máxima heterogeneidad de edades, capacidades e
intereses, es buena muestra de esa diversidad fructífera.

La escuela de “O Pelouro”,  en Galicia  (Caldelas de Tuy,  Pontevedra),
desarrolla desde hace años un proyecto de enseñanza en el que niñas y
niños de edades y capacidades muy diversas, junto con educadoras y
educadores  adultos,  eligen  y  desarrollan  su  itinerario  de  aprendizaje,
investigando  colectivamente  a  partir  de  sus  intereses.  La  máxima
diversidad en los grupos de aprendizaje conduce a magníficos resultados
poco  comunes  en  la  escuela  tradicional.  La  integración que  aquí  se
realiza es radical,  constituyendo un ejemplo de las posibilidades de la
diversidad.

Alentar la diversidad significa no sólo aceptar el hecho indiscutible de las diferentes
necesidades funcionales y tener presentes las variadas culturas y formas de pensar
que integran nuestra comunidad. Significa también no organizar los grupos por edades
homogéneas, no separar a la infancia de la vida comunitaria, animar el encuentro de
abuelas, barrenderos, estudiantes de secundaria e infantil... y hacer del aula también
un lugar de encuentro de diferentes especies (animales, vegetales y, por supuesto, la
humana). Aceptar como maestros y maestras no sólo a profesorado titulado, sino a
todo tipo de seres que puedan enseñarnos.

15



Otra traducción de este principio de diversidad consistirá en tratar con naturalidad las
diferentes  formas  de  familia,  los  diferentes  modos  de  ser  mujeres  u  hombres,  las
diferentes opciones sexuales. 

Diversificar tareas, diversificar responsabilidades, diversificar los ritmos y recorridos de
aprendizaje son otras expresiones de esta búsqueda. Hacer a cada cual necesario en
su pequeño ecosistema.

Enfrentándonos al  imperativo de la  homogeneidad (que propone la  globalización)  y
educando  en  el  disfrute  de  lo  diverso,  creando  espacios  de  convivencia  inter
(intergeneracionales, interculturales, interprofesionales, interespecies...) mejoramos las
condiciones para un futuro sostenible.

Tejer comunidad y poder comunitario

Ese territorio próximo y diverso donde comprendemos y aprendemos a querer las redes
de la vida, necesita de un cuarto eje: la articulación y la responsabilidad comunitaria. 

Las  comunidades  humanas  han  sido  capaces  de  organizar  complejos  modos  de
supervivencia y de organización social. La organización comunitaria ha creado y crea
posibilidades nuevas de intervenir en el mundo y ejercer el poder, un poder del que
muchos grupos humanos han sido expropiados. Desde la escuela es posible ayudar a
retejer esa malla comunitaria. 

El primer paso consiste en considerar a niños y niñas actores sociales inteligentes,
capaces de proponer y elegir, y darles su espacio de poder. Practicar la conversación,
el uso de la palabra, la argumentación y la escucha, la gestión de la discrepancia, la
toma de decisiones colectivas, la corresponsabilidad, los proyectos grupales, el reparto
de las tareas cotidianas, el cuidado de otras personas, la acogida de quien llega nuevo,
son experiencias que facilitan la construcción de una comunidad capaz de hacerse
poderosa y de usar con respeto ese poder. Francesco Tonucci con su Ciudad de los
Niños ha realizado un trabajo muy sugerente en esta dirección.

Francesco  Tonucci,  un  pedagogo  italiano  contemporáneo,  ensaya  y
promueve experiencias de participación de niños y niñas en la construcción
de la ciudad (Consejos de Infancia en los ayuntamientos). Es el inspirador
del proyecto Ciudad de los niños, nacido en la ciudad de Fano, al que están
adheridas ya muchas otras ciudades del mundo. Defiende la participación
protagonista de niñas y niños en los espacios urbanos, en la vida pública y
en su comunidad. Su libro “La ciudad de los niños” expone esta propuesta.
(Tonucci, F. La ciudad de los niños, Fundación Germán Sánchez Ruipérez)

Los sujetos de aprendizaje a los que aquí nos referimos no son sólo los niños y niñas,
sino  toda  la  comunidad  educativa.  La  comunidad  educativa,  entendida  en  sentido
amplio,  se  extiende  al  barrio,  los  comercios,  el  vecindario,  las  asociaciones,  los
empleados públicos o las empresas. En este contexto la infancia puede ser motor de
relaciones y proyectos conjuntos que superen con mucho los objetivos de una escuela
autocentrada. 

Esta comunidad necesita también del aprendizaje de la organización, la comunicación,
del  manejo  de los  conflictos,  la  investigación  participativa  o  la  autogestión.  Los  ya
mencionados Comités de Infancia y Ciudad, en Regio Emilia, son buenos ejemplos de

16



participación e intervención comunitaria en torno a la educación infantil. Los proyectos
de  mediación  escolar  desarrollados  en  algunos  centros  de  secundaria  por  equipos
mixtos (alumnado, profesorado, familias) o las experiencias de alumnos-ayudantes (que
acogen  a  quienes  llegan  nuevos  o  apoyan  a  quienes  lo  están  pasando  mal)  son
experiencias de aprendizaje de la interdependencia.

El movimiento de la Educación Popular ha hecho realidad las experiencias educativas
de  poder  comunitario  más  integrales  y  radicales,  vinculadas  siempre  a  la
transformación de la realidad social7. 

Otras  experiencias  más  humildes  y  fácilmente  practicables  –ya  probadas-  en  esta
dirección, son los grupos espontáneos de autoayuda de madres y padres, las tertulias o
grupos de aprendizaje, los procesos de participación en el diseño de los espacios por
parte de niños y mayores, los presupuestos participativos, las tareas compartidas de
limpieza y mantenimiento de la propia escuela, las cooperativas que se organizan para
la compra de materiales educativos, los libros colectivos, los desayunos colectivos, los
noticieros  o  revistas  de  elaboración  local,  la  autogestión  del  viaje  de  estudios,  las
decisiones en asamblea... 

La asamblea es la herramienta esencial  de funcionamiento en el movimiento de las
Escuelas Libertarias8 como es el caso de la Escuela Libre Paideia, en Mérida, con más
de 20 años de existencia.

También  cabe  aprender  de  los  movimientos  sociales,  del  feminismo,  de  las
cooperativas de trabajo o de las revoluciones. 

En  los  entornos  donde  se ha  perdido  el  tejido  asociativo  y  no  abundan  las  redes
familiares y sociales, las escuelas son con frecuencia la única referencia que le resta al
encuentro comunitario. Conviene no desperdiciar este posible germen de articulación
colectiva. Sin construir redes entre comunidades y grupos será muy difícil resolver las
dificultades –entre otras la gestión de la crisis ecológica- con equidad.

Hacer acopio de saberes que acercan a la sostenibilidad

En toda la historia los pueblos han desarrollado una gran cantidad de conocimientos
útiles  para  la  vida,  validados  con  la  experiencia  repetida  de  los  años.  Modos  de
construir  de  manera  que se aprovecharan materiales  próximos  y  se  maximizara  el
aprovechamiento  energético,  técnicas  de  preparación  o  conservación  de  alimentos,
habilidades para reparar y prolongar la vida útil de los objetos, formas de cuidar a las
personas enfermas para curarlas o reducir su sufrimiento, modos de educar, de dirimir
conflictos... En su mayoría son tecnologías de bajo impacto que hacen posible y más
fácil la vida. Son saberes funcionales, adaptados al territorio en el que se vive y que a
menudo responden a una lógica holística.

Nuestra cultura despreció estos saberes por no científicos, aunque en ocasiones se
apropió previamente de ellos (como muestra la industria farmacéutica). Las personas
expertas se convirtieron en portadoras del conocimiento. El pedagogo pasó a decidir
7 Para ver índice de movimientos de educación popular en Latinoamérica y bibliografía consultar en la web
el programa del Seminario "Teoría e historia de la educación popular en América Latina. Investigación 
social y pedagogías alternativas" Titular: Elizalde - Depto.Historia Departamento de Historia Facultad de 
Filosofía y Letras -Universidad de Buenos Aires

8 El movimiento de la Educación Libertaria arranca de las propuestas de pedagogos anarquistas. 
Francisco Ferrer y Guardia es uno de sus representantes más próximos. 

17



cómo  se  educa,  el  médico  cómo  se  cura,  el  arquitecto  cómo  se  construye  y  el
trabajador social cómo se ayuda, expropiando de estos saberes a la población. 

Hacernos cargo de nuevo de los procesos de la vida y encaminarnos hacia algún grado
de autosuficiencia local hace necesario recuperar aquellos saberes y modos de hacer
de  bajo  impacto  ecológico  que  poseían  personas  no  tituladas.  Son  a  menudo
conocimientos que las mujeres desarrollaron y transmitieron. No todos nos sirven: no
nos valen los modos jerárquicos de familia, el reparto desigual del trabajo doméstico...
Pero en la memoria de nuestros mayores y en otras culturas existen claves útiles a la
sostenibilidad. La escuela puede colaborar en mantener vivos estos conocimientos que
quizá sean necesarios en un mundo que habrá de vivir de forma más sobria. 

Será útil y motivador recuperar habilidades para producir y preparar alimentos –aquí
cabe  el  huerto,  el  cuidado  de  animales  de  granja  –  para  conservar  y  preparar  la
comida,  para  remendar  la  ropa,  para  arreglar  un mueble  roto  o  para  divertirse  sin
consumir grandes cantidades de energía. Las culturas tradicionales han desarrollado
mitos y ritos que nos hablan de este uso respetuoso de los recursos próximos. Existen
otros aprendizajes útiles a transmitir:  desatascar una tubería, arreglar  un enchufe o
atornillar una estantería. También podemos descubrir el funcionamiento de máquinas
sencillas o aprender a fabricar pequeños ingenios como cocinas solares, serpentines
para calentar el agua,  invernaderos...

Estas prácticas nos acercan a la sostenibilidad siempre que cumplan el requisito de, a
medio  plazo,  reducir  el  consumo de  materiales  y  energía.  Pensar  si  es  necesario,
reducir el consumo, cuidar, conservar, reutilizar y arreglar, en este orden, y si no hay
más remedio, reciclar. Reglas que van más allá de las tres R. 

Se trata de desarrollar una cultura de la suficiencia, ajustada a un mundo de recursos
limitados. El principio de minimizar nuestro impacto ecológico tiene implicaciones en la
marcha  cotidiana  de  la  escuela  y  debe  orientar  nuestras  decisiones  a  la  hora  de
calentarnos, refrescarnos, alimentarnos,  aprender, jugar o festejar.

Los conocimientos sobre cómo cuidar a quienes lo necesitan (como atender a niños y
niñas,  a  personas  enfermas,  cómo animar  a  quienes  están  tristes...)  forman  parte
imprescindible  de  este  bagaje  cultural  -especialmente  desarrollado  por  mujeres-
necesario  para  que  el  mundo  futuro  sea  habitable.  Las  abuelas,  o  quizá  ya  las
bisabuelas, podrían darnos buenas pistas para investigar.

Los saberes también pueden ser fruto de la construcción colectiva.  El grupo puede
construir  conocimiento,  investigar  o elaborar  ideas.   Existen libros de texto creados
colectivamente o programas de radio realizados por niños y niñas que se convierten en
materia de estudio para sus compañeros del grupo de clase.

Una vez más es necesario citar al movimiento de la Educación Popular desarrollado en
contextos rurales. Una de sus apuestas centrales es la puesta en valor de las culturas
autóctonas. Otro ejemplo de esta revalorización, aunque también de educación en el
territorio, de poder comunitario o de denuncia del modelo de desarrollo, es la propuesta
de las escuelas zapatistas.

Las escuelas zapatistas

Amber Howard
The Narco News Bulletin

18



Las comunidades zapatistas han creado nuevas escuelas, entrenado
maestros  de  sus  propias  filas  y  ampliado  el  alcance  del  tipo  de
educación que reciben sus hijos. Y lo hicieron sin aceptar ni un peso
del gobierno.

La idea central detrás de la creación de la Otra Educación es enseñar
a los jóvenes la historia, el lenguaje y la cultura del pueblo, así como
prepararlos para proveer a su comunidad, algo que el gobierno nunca
logró hacer. Ellos quieren un modelo educativo que mantenga a sus
jóvenes cerca de sus comunidades y que sean productivos para el
bien común.
 
La  creación  de una  educación  autónoma trae sus  retos,  se  forma
desde abajo, por la gente de las comunidades. “Aprendemos mientras
caminamos,  codo  con  codo  con  nuestra  educación”,  explica
Concepción del Caracol V, con sede en Roberto Barrios. “Empezamos
a pensar, ¿cómo sería una educación propia?”.

Uno  de  los  aspectos  más  importantes  de  la  Otra  Educación  es
recuperar los valores culturales, las formas de hablar y entender a los
demás  dentro  de  las  comunidades.  
Según explica Lucio, graduado local de 18 años: “Hablamos nuestro
propia lengua. Estamos en resistencia. Nuestra educación nos enseña
qué es el neoliberalismo, qué significa ser autónomo. 

Las cuatro áreas de estudio principales en la Otra Educación son:

    * Historia: de la región local, la lucha zapatista, México y el mundo

    * Lenguas: lenguas locales y español

    * Matemáticas

    * Agro-ecología: como cuidar el medio ambiente mediante prácticas
de agricultura  orgánicas  y el  rechazo de las  semillas  transgénicas,
entre otros métodos.

Los  estudiantes  también  aprenden  modos  para  proveer  a  sus
comunidades  mientras  asisten  a  la  escuela,  tales  como  el
mantenimiento de jardines, como producir granos, problemas con la
tierra y como criar animales como pollos, ovejas y cerdos. De esta
manera aprenden conocimiento práctico y obtienen un ingreso para
apoyar a los “promotores de la educación” (así llaman los zapatistas a
los maestros), que son locales, no reciben salario y hacen su trabajo
por  su  deseo  de  elevar  la  conciencia  de  sus  comunidades.

Los promotores son nativos de las comunidades en las que enseñan.
Por tanto entienden la cultura, la lengua nativa y la historia, y pueden
impartirlos a sus estudiantes, en lugar de que alguien de fuera traiga
sus modos de ser y perspectivas culturales. 

Dentro  de  las  escuelas,  los  estudiantes  no  están  organizados  por
grados, ni son evaluados por exámenes ni se les dan calificaciones
finales,  la práctica típica en las escuelas del gobierno.  En lugar de

19



eso, si hay muchos promotores en una comunidad en particular, los
niños son divididos por edad y nivel de conocimiento. Pero en muchos
casos hay solamente un promotor por comunidad y no hay división de
estudiantes, sino un solo salón multi-nivel en el que los estudiantes
mas  viejos  también  le  enseñan  a  los  más  jóvenes.  Esto  es  muy
diferente a las escuelas del gobierno, donde en muchas ocasiones se
marginalizaba  a  los  niños  indígenas,  se  burlaban  de  ellos  y  eran
castigados por hablar su lengua nativa. No había ninguna apreciación
de  la  riqueza  de  las  diferencias  de  las  personas  y  sus  diferentes
formas de ser.

El  concepto  de  trabajo  colectivo  es  uno  de  los  principios  más
importantes de la vida zapatista. Cada miembro de la comunidad hace
un trabajo y los resultados son compartidos, incluyendo la siembra, el
transporte, la educación, etc., describe Jesús del Caracol IV. “En lo
que  nosotros  creemos  es  en  el  colectivismo,  en  apoyar  nuestra
comunidad como un todo. Queremos que nuestros niños sepan esto y
que despierten al valor de la vida, y al lugar que ocupan en el mundo.
Los niños  pierden su cultura  cuando van a  la  escuela  y  aprenden
cosas que no van con su forma de vida.” “Nuestros niños no van a la
ciudad  a  seguir  trabajando  en  sus  trabajos  individuales,  sino  que
empiezan a apoyar a la comunidad cuando se gradúan”, insiste un
representante del Caracol IV.

Para  los  zapatistas,  esto  quiere  decir  que  los  estudiantes,  cuando
terminan la secundaria, se enfocan en las necesidades urgentes de la
comunidad y ayudan a educar a otros. 

Aunque  las  comunidades  han  continuado  proveyendo  la  Otra
Educación a sus niños con pasión, no han faltado las luchas. Muchos
adultos no saben leer ni escribir. Por esta razón es difícil  encontrar
promotores  de  las  mismas  comunidades.  También  en  muchas
ocasiones los promotores no pueden seguir enseñando o entrenando
a otros. Debido a la necesidad de ver por sus familias, comprar ropa o
comida,  pocos  completan  el  entrenamiento,  dejando  a  muchos  sin
educación consistente.

El  compromiso de la  comunidad es en realidad la base de la Otra
Educación. Los padres mandan raciones de frijol, maíz y leña con sus
niños para que puedan tener la comida que necesitan mientras están
en  la  escuela.  Muchos  grupos  internacionales  han  apoyado  al
movimiento  zapatista.

La  Otra  Educación  está  basada  en  la  construcción  de  un  nuevo
mundo, que valore el ser y no el tener. Los zapatistas creen en ser
realistas: averiguar lo que la comunidad realmente necesita para su
propia  liberación,  educando  a  los  estudiantes  sobre  este
descubrimiento.

Gustavo, un zapatista local, expuso: “No hay ningún estándar, ningún
libro que pueda ser escrito sobre la manera correcta de enseñar en
todo el  mundo. Cada comunidad es diferente. Nosotros seguiremos
aprendiendo,  para  compartir  nuestro  modo  con  los  que  vengan  a
escuchar.”

20



Desenmascarar y denunciar el actual modelo de desarrollo. 

Aunque existen experiencias como la recién citada, la mayor parte de la población del
planeta participa de la cultura del desarrollo y vive de espaldas a los límites, confiando
en el espejismo del crecimiento constante y la tecnología omnipotente. Y esto a pesar
de  que  el  consumo  creciente  de  objetos,  transporte  u  ocio  no  parecen  habernos
convertido en una civilización satisfecha y mucho menos feliz. No hay sostenibilidad
posible  dentro  de  este  modelo  de  organización  social  y  económica.  Por  eso  es
ineludible comprender sus mecánicas y hacerlas frente. Es posible en educación hacer
crítica a este modelo de desarrollo.

En imprescindible  comprender y explicar  ideas como la globalización económica,  el
metabolismo  loco  de  la  gran  ciudad,  la  huella  ecológica,  la  deuda  ecológica,  la
monetarización, la cultura patriarcal, el capitalismo, el engaño de la publicidad, quiénes
mandan en el mundo, los intereses de las transnacionales, la falta de equidad en el
reparto de los recursos... Nos referimos a la lectura crítica de la realidad de la que
hablaba Paulo Freire y que propone hacer junto con la lectura de la palabra escrita.
Una  lectura  que  él  experimentó  con  personas  adultas  pero  puede  hacerse
comprensible a diferentes edades, como ya ha comprobado la educación popular.

Desenmascarar la cultura insostenible es desenmascarar los engaños sobre el futuro,
las falsas metas del desarrollo, el auténtico significado del PIB, el mal reparto de las
tareas domésticas, las restas que nos origina este modelo (tales como la muerte de la
vida  en  los  océanos,  la  disminución  drástica  del  manto  vegetal,  la  longeva
contaminación radiactiva o la pobreza genética)

Denunciar,  transgredir,  no  delegar,  organizar  una  campaña,  denunciar  las
transnacionales y las patentes de semillas, reclamar un espacio, hacer boicot a ciertos
productos, entender como malo el despilfarro, ocupar las calles, hacer contrapublicidad,
pacificar  el  tráfico,  hacer  pancartas,  desobedecer  y  argumentar  la  desobediencia,
denunciar a la televisión, tirarla, usar medios de comunicación alternativa, crear medios
de comunicación propios. Todas estas son prácticas que se pueden aprender en la
experiencia  cotidiana  y  preparan  para  luchar  contra  un  sistema  injusto  y
ecológicamente inviable.

Hay quienes piensan que los niños y niñas deben vivir apartados de estos problemas,
que es muy duro plantearles ciertas realidades.  Aceptando que su comprensión de
ciertas informaciones no  es igual que la de las personas adultas, entendemos que no
se les puede mantener en la ignorancia.  Se trata de su mundo, del presente y del
futuro. No podemos negarles estos conocimientos, aunque dejando claro que somos
las  personas  mayores  –y  algunas  más  que  otras-  las  principales  responsables  del
desastre. 

Los  movimientos  sociales  alternativos,  las  pedagogías  libertarias  o  el  movimiento
altermundista pueden servir de inspiración en esta tarea de denuncia.

Desde  la  comprensión  de  un  sistema  contrario  a  la  equidad  y  a  la  naturaleza,  la
escuela puede convertirse en una bolsa de resistencia y denuncia, y proporcionar así
una esperanza de cambio.

Experimentar alternativas 

21



No juzgamos si  es  deseable  la  marcha atrás  en la  historia,  pero en todo caso es
imposible, así que está por inventar cómo podrá ser ese mundo sostenible que nos
toca construir en el futuro y pensarlo en todos los aspectos de la vida. Aunque tenemos
algunas  intuiciones:  vivir  bien  con  menos podría  ser  una  de  sus  máximas.  Pisar
ligeramente sobre la tierra la esencia de su modo de vida. La equidad,  el  equilibrio
ecológico y la buena vida, algunas de sus condiciones.

Urge parar el crecimiento económico reduciendo nuestros consumos exagerados de
materiales y energía, pero no de otros bienes que se han mostrado centrales en el
logro de la felicidad, como pueden ser las relaciones, la conversación o la creatividad. 
Nuestra cultura elude la reflexión sobre la felicidad. Únicamente el discurso publicitario
nos habla de ella asociándola a consumos ostentosos. Pero los seres humanos y más
aún las niñas y niños, saben que el núcleo de la felicidad no reside en la marca del
juguete que les regalan, incluso ni siquiera en los gigas del MP3, sino en el afecto y la
seguridad que experimentan en su mundo. Los grandes placeres de la vida suelen ser
ilimitados y gratuitos: tener amigos, cantar, dar y recibir caricias, saltar a ambos lados
de un río limpio, resolver enigmas... La imagen de una vida sencilla no tiene por qué
ser una imagen apagada y triste, más bien al contrario, puede ser luminosa, tranquila y
desde luego, en compañía. Para dibujar el futuro habrá que repensar cómo sería una
vida buena que pueda ser generalizada a toda la humanidad.

Algunas propuestas educativas como la de Summerhill o las escuelas Waldorf trabajan
explícitamente en pro de la felicidad y la citan como uno de sus objetivos esenciales. 

La escuela de Summerhill

“El único cuidado que habría necesidad de practicar en la escuela es la cura de la
infelicidad. El niño difícil es el niño infeliz. Está en guerra consigo mismo, y por tanto
está en guerra con el mundo. El adulto difícil va en la misma barca. Las personas
verdaderamente felices no suelen perturbar las reuniones, ni predicar las guerras, ni
se dedican a linchar negros. Las mujeres verdaderamente felices no suelen regañar
permanentemente  a  sus  maridos  o  a  sus  hijos.  Las  personas  felices  no  suelen
asesinar, o aterrorizar a sus subordinados. Los crímenes, los odios, las guerras, se
pueden reducir a una sola palabra: infelicidad. 

¿A qué se asemeja Summerhill? Bien, para decir sólo una característica, las clases
son optativas. Los niños pueden ir o quedarse una hora lejos —por el tiempo que
quieran si éste es su deseo. Hay un horario, pero sólo para los maestros. En general,
los alumnos tienen clases con arreglo a la edad, pero a veces con arreglo a sus
intereses. No tenemos nuevos sistemas de enseñanza, porque no consideramos que
la enseñanza sea muy importante en sí misma. El hecho de que la escuela tenga o
no un método específico para enseñar a dividir por muchas cifras no tiene ninguna
importancia, porque esta operación sólo tiene interés para aquéllos que la quieren
aprender. Y el niño que quiere aprender a dividir por muchas cifras, aprenderá tanto
si le enseñemos de una forma como de otra…”

Nelly, Alexander S. (1986), Summerhill, Barcelona, Eumo (p. 3-7)

Proponemos también reconocer y ampliar el catálogo de placeres de “baja entropía”
(poco costosos en materiales y energía).  Narrar y escuchar cuentos, jugar con una
pelota, investigar, hacerse cosquillas, ver brotar una semilla, construirse una cabaña,

22



jugar al escondite, hacer dibujos... En este asunto la infancia tiene una gran experiencia
y podría dar magníficas pistas al mundo adulto. 

También cabe en la escuela, a partir de la escuela o fuera de la escuela, poner en
marcha pequeñas alternativas locales que ya se están experimentando en diferentes
lugares:  participar  en  cooperativas  de  consumo  que  aproximan  a  productores  y
consumidores para resolver la alimentación diaria, bajar la velocidad como recomienda
el movimiento de ciudades lentas, facilitar el acceso al centro en bicicleta, usar el sol
para todo lo que podamos, apoyar y promover leyes contra el despilfarro, montar un
huerto y a ser posible comer algo de él, comprender el efecto del consumo masivo de
carne y del sistema agroalimentario, vivir con menos electricidad, organizar mercadillos
o  sistemas  de  trueque  que  favorezcan  la  ayuda  mutua  y  la  reutilización,  hacer
proyectos  de  micropolítica  para  transformar  el  espacio  próximo...  La  lista  puede
extenderse hasta donde alcance nuestra fuerza y nuestra imaginación. El movimiento
por el decrecimiento y otros muchos están comenzando a desarrollar propuestas para
vivir  de  modo  más  austero,  más  armónico  con  el  medio,  y  pueden  servirnos  de
inspiración. 

En definitiva, se trata de reducir nuestra huella ecológica, aumentando la equidad del
planeta y nuestra felicidad. Nada más. Y nada menos.

Después de este largo recorrido de propuestas, muchas de ellas enlazadas entre si,
pendientes de experimentación y contraste, queda al fin un interrogante esencial: ¿Se
pueden construir fragmentos de sostenibilidad? ¿Es posible una educación sostenible
en  un  planeta  insostenible?  ¿Podría  la  educación  remover  un  mundo  asentado
estructuralmente en la insostenibilidad? No tenemos certezas. Sólo una: tenemos la
responsabilidad de intentarlo, cambiar el rumbo suicida de la historia y reinventar un
mundo social y ecológicamente sostenible. 

Lo que el pensamiento único dice de la educación

- Educación es lo que se obtiene en la escuela.

-  La escuela  ha seleccionado los  conocimientos  que es importante
conocer, que están organizados en disciplinas o asignaturas. El resto
de conocimientos, por lo tanto, no son tan importantes.

- La escuela protege a la infancia. Por eso debe mantener cerradas
sus puertas. 

-  Los  maestros  y  maestras  saben  de  educación.  El  resto  no.  Las
personas sin estudios no tienen cultura.

- Las clases populares no tienen educación o tienen poca educación.

-  A los  pueblos  indígenas habría que educarles.  Su salvación está
precisamente en adquirir  los conocimientos que se imparten en las
escuelas, preferiblemente occidentales.

- Los animales transmiten enfermedades y han de estar fuera de la
escuela. Tampoco son muy necesarias las plantas y los árboles. Mejor

23



unas buenas instalaciones tecnológicas y con cemento.

- La escuela obligatoria nos iguala a todos. Si alguien no tiene éxito es
su responsabilidad.

-  Las niñas  y niños no son capaces de tomar decisiones de cierta
importancia sobre sus vidas y sus aprendizajes.

- La escuela sirve a los individuos, no a los grupos.

-  Atender  a  la  diversidad  consiste  en  ayudar  a  quienes  tienen
dificultades para que sean como los demás.

- La escuela sirve para tener éxito en la vida. Si hablamos de éxito nos
referimos a éxito económico.

- No se puede hablar de ideología (refiriéndose a ideología contra el
sistema) en la escuela, pues esto se considera manipulación. No es
ideológico  (ni  se  entiende  como  manipulación)  transmitir  la  cultura
desarrollista,  el  aprecio  por  el  dinero,  la  defensa  de  la  propiedad
privada, el gusto por la velocidad, la competitividad o el desprecio por
las personas sin estudios.

Lo que la cultura de la sostenibilidad plantea sobre la educación

-  La educación no se reduce a la  escuela.  Hay muchas formas de
educación, una de ellas es la escuela.

-  Muchos  pueblos  indígenas,  considerados  salvajes  tienen  mejores
conocimientos sobre la sostenibilidad que la sociedad occidental

-  Es  necesaria  una  educación  más  cercana  a  la  tierra  de  la  que
dependemos para sobrevivir

-  Es preciso modificar el  currículum y poner los saberes necesarios
para la sostenibilidad en el centro

-  Una  educación  para  la  sostenibilidad  tendría  en  cuenta  y
promocionaría los saberes que articulan la comunidad y las soluciones
colectivas.

- Una educación para la sosteniblidad debe desarrollar una crítica al
modelo económico actual y trabajar las alternativas.

24


	No ocurre así en la escuela, que dificulta cada vez más el atravesar sus puertas para vivir experiencias fuera de ellas. Todo un entramado de miedo al exterior, de burocracia, normativa legal y distancias, convierte las expresivamente llamadas actividades extraescolares en experiencias infrecuentes. El territorio real, aquel en el que se decide y organiza la producción, los cuidados, la organización social o el poder, queda fuera de esta escuela cerrada.
	Por otra parte los espacios escolares son, en el mejor de los casos, lugares de simulación o representación de realidades en los que casi nada ocurre de verdad (pensemos en cómo se estudia el crecimiento de las plantas, el ciclo del agua, la industria o la gallina). En general se renuncia al conocimiento directo y a la experiencia directa, aún de realidades próximas o accesibles (como los arreglos domésticos, que raramente se aprenderán a hacer en la asignatura de trabajos manuales, o en las tareas de mantenimiento del espacio escolar, como limpieza, pintura o mantenimiento del patio y el jardín, de las que el alumnado está excluido).
	Aquí presentamos algunas ideas abiertas para educar en un mundo sostenible, o al menos para acercarnos a él. Están inspiradas en los criterios de sostenibilidad que requiere el mantenimiento de la vida, en la naturaleza, al fin y al cabo la escuela mejor organizada y más estable del planeta y a la que debemos la vida. Pero también se inspiran en cientos de experiencias que muchas personas preocupadas en la enseñanza han puesto en marcha. Es una propuesta en construcción. Esta construcción es tarea colectiva que habrá que ir ensayando sin esperar mucho. Una tarea en la que habrá que aunar las aportaciones de diferentes grupos.
	Los ejes de los que hablamos, uno a uno, son incapaces de cambiar el rumbo insostenible por el que avanzamos, pero trenzados entre sí y unidos a transformaciones de los modos de habitar, de producir, de consumir, de distribuir, de ejercer el poder, en definitiva de vivir, podrían arrojar alguna luz en el futuro. Son claves sugeridas sobre las que seguir definiendo propuestas. No son líneas de trabajo independientes entre sí. En realidad se entrelazan unas con otras hasta el punto que sus concreciones podrían estar en uno u otro apartado, pues todas caminan en una misma dirección.
	- Desenmascarar y denunciar el actual modelo de desarrollo.
	Colocar la vida en el centro de la reflexión y de la experiencia.
	Vincularse al territorio próximo
	Alentar la diversidad
	Tejer comunidad y poder comunitario

	Desenmascarar y denunciar el actual modelo de desarrollo.

