Capitulo 15
Educacion para la sostenibilidad

Las colectividades humanas han intentado desde siempre transmitir a sus miembros las
maneras de comprender y de intervenir en la realidad que han creido importantes. Ya
sea a través de relatos contados al calor de la lumbre, de reglas y tabues que se
recuerdan una y otra vez, de modos de conducta o practicas artesanales que se
imitan... Asi se han ido transmitiendo a lo largo de las generaciones diferentes formas
de cultivar, de comunicarse, de relacionarse, de representar el mundo..., en definitiva,
herramientas para vivir en ese tiempo y en ese lugar.

A medida que las sociedades humanas han crecido y sus sistemas organizativos se
han ido volviendo mas complejos, algunas de estas ensefanzas especialmente
valoradas se han comenzado a transmitir de forma mas ordenada y selectiva,
controlando sus contenidos y su alcance. Este intento consciente de transmitir y
reproducir de forma sistematica aquellos elementos que una cultura consideraba
valiosos (hablamos aqui de la cultura del grupo dominante) se llama hoy educacion
formal. Y la principal institucion que se ocupa desde hace siglos de la educacion formal
es la escuela. No es la unica, pero es probablemente la de mas alcance en el numero
de personas que acoge y en el numero de horas que emplea. La educacion de los y las
menores se considera uno de los brazos esenciales de todo sistema sociopolitico. En la
escuela se han formado y se forman los cuadros que las sociedades complejas
necesitan para ejercer su administracion. En ella se construye una cultura comun que
facilita el gobierno de la ciudadania y se prepara la incorporacién al sistema productivo.

La propuesta escolar, antes mas diversa y ajustada a las realidades locales, ha ido
unificandose hasta constituir en este momento de la historia una férmula bastante
homogénea en geografias alejadas. La escuela es aqui, en El Salvador o en Vietnam,
un lugar (un pequefo recinto) al que muchos nifios y una cantidad menor de nifas
acuden un dia tras otro para aprender las ensefanzas (el saber “culto”) que personas
adultas capacitadas (maestros y maestras) les transmiten. Pizarras, libros escolares,
lapiceros, libretas, pupitres, son instrumentos de esa forma generalizada de escuela
igualmente familiares en latitudes distantes.

Otras férmulas diversas de educacién intencional han ido perdiendo peso y presencia a
favor de la institucion escolar: los talleres donde se aprenden oficios, las ensefianzas
de hermanos y hermanas mayores, las escuelas en la fabrica o en el campo, las
tertulias en Ateneos, las asambleas, los consejos de personas ancianas... Hasta el
punto que si hoy hablamos de educacion pensamos indefectiblemente en la escuela.

La escuela, tal y como la conocemos hoy, nace de una serie de elecciones que han
dejado fuera (desautorizando unas veces o prohibiendo otras) propuestas educativas
que solian estar mas cercanas a la tierra, a la familia, a la comunidad, al trabajo o al
mantenimiento de la vida. Ha quedado recluida en un espacio cerrado en el que se
ensefan aquellos saberes considerados cultos, regentada por un cuerpo de
especialistas y dedicada a moldear conocimientos y comportamientos en los primeros
afos de vida.

Si en lugar de mirar a la escuela ponemos atencién a lo que ésta deja fuera, veremos
hasta qué punto reduce las experiencias de aprendizaje que ofrecen el territorio y la
vida social: En primer lugar el espacio real, aquél donde ocurren las cosas importantes
(de los mayores) se queda fuera de su terreno acotado. Por otra parte, una cantidad
considerable de los conocimientos que las personas mayores usan cada dia para



alimentarse, para relacionarse, para tomar decisiones o hacer frente a las dificultades,
no se estudian en la escuela. Y por ultimo, las personas de edades diferentes a la
propia, y que pueden saber de arboles, de musica, de malabares, de juegos, de
navegacion... han de estar autorizadas —tituladas- para entrar en ella y ejercer la
docencia.

La escuela restringe fuertemente o deja de lado el papel del territorio, de los
conocimientos locales y de la comunidad, tres grandes maestros de la sostenibilidad. El
territorio es el suelo en el que crece la vida que nos permite sobrevivir, donde se
aprende su complejidad, sus ritmos, y sus deterioros. Los conocimientos locales son
aquellos que se han construido y aprendido a lo largo de los anos, adaptandose a las
posibilidades y limites de un habitat determinado. La comunidad es el grupo diverso en
edades, género, conocimientos, estatus, que reune experiencias y aprendizajes muy
variados y que funciona en interdependencia, una especie de biodiversidad social que
nos permite adaptarnos a situaciones cambiantes. La sostenibilidad necesita de la
tierra, de la comunidad humana y de sus saberes vernaculos. La educacion para la
sostenibilidad también.

Por qué nuestra escuela apunta hacia la insostenibilidad

La escuela actual es un hecho tan normalizado en nuestras vidas, tan vivido desde la
infancia, que no nos paramos a pensar si serian posibles otras formas de resolver los
propésitos educativos de una comunidad. Al menos desde los seis a los dieciséis anos,
ella ha ocupado la mayor parte de nuestro tiempo, inmovilizandonos en un espacio
restringido escasamente conectado con el territorio exterior.

Una rapida mirada a su proceso de construccion nos permite, sin embargo,
desnaturalizar esta escuela y entender sus rasgos esenciales como opciones historicas
intencionadas.

La escuela primaria, como recurso de socializacion y ensefianza obligatoria para las
clases populares -especialmente de los paises ricos- tiene soélo un siglo de vida. Nacié
a comienzos del siglo XX. Su pretendida generalizacién tardé muchos anos en hacerse
realidad en los paises del norte, y sigue siendo tedrica en muchos otros, pero ha
conseguido que las distintas administraciones unifiquen y controlen la mayor parte de
las intervenciones educativas. La educaciéon se ha considerado desde siempre una
herramienta util para el control social. La Iglesia y el Estado, conscientes de este
hecho, han pugnado por imponer su primacia en el sistema educativo. Por eso la
escuela resultante no es resultado del azar. Existian y existen muy diversas formas de
organizar procesos educativos, pero finalmente una de ellas se ha impuesto sobre el
resto. Las opciones por las que se ha ido decantando (politicas, didacticas,
curriculares, organizativas) responden al modelo de sociedad, de produccién, de poder,
en el que se inserta. Como cabria esperar, responde también a la cultura imperante,
ajena a las exigencias de la sostenibilidad, y esto por diferentes motivos.

En primer lugar, nuestra escuela de hoy se sitia en un espacio fisico delimitado y
especializado (normalmente vallado y cerrado) destinado de modo exclusivo a la
educacién. No siempre fue asi. La comunidad, el taller, la casa, la granja, la plaza, el
huerto, el bosque o el mercado, han sido espacios educativos privilegiados.



No ocurre asi en la escuela, que dificulta cada vez mas el atravesar sus puertas para
vivir experiencias fuera de ellas. Todo un entramado de miedo al exterior, de
burocracia, normativa legal y distancias, convierte las expresivamente llamadas
actividades extraescolares en experiencias infrecuentes. El territorio real, aquel en el
que se decide y organiza la produccion, los cuidados, la organizacion social o el poder,
queda fuera de esta escuela cerrada.

Por otra parte los espacios escolares son, en el mejor de los casos, lugares de
simulacion o representacion de realidades en los que casi nada ocurre de verdad
(pensemos en como se estudia el crecimiento de las plantas, el ciclo del agua, la
industria o la gallina). En general se renuncia al conocimiento directo y a la experiencia
directa, aun de realidades proximas o accesibles (como los arreglos domésticos, que
raramente se aprenderan a hacer en la asignatura de trabajos manuales, o en las
tareas de mantenimiento del espacio escolar, como limpieza, pintura o mantenimiento
del patio y el jardin, de las que el alumnado esta excluido).

La historia de la educacién muestra que existian otras alternativas. No s6lo han existido
innumerables experiencias cercanas a la vida natural, practicadas en la familia o el
pueblo, en los gremios o en la vecindad, sino también elaboraciones mas
sistematizadas. La propuesta de educacién sin escuelas de lvan lllich renegaba de esa
barrera que encierra la escuela y proponia encuentros libres en lugares diversos entre
las personas interesadas en intercambiar saberes. Las escuelas itinerantes del
Movimiento de los Sin Tierra se ajustan a la realidad itinerante de las ocupaciones...
Estas propuestas, aunque inspiradoras de experiencias muy valiosas, quedan en los
margenes del sistema educativo.

La escuela como espacio vallado, fisica y metaféricamente, aisla del territorio en
sentido amplio, y eclipsa su protagonismo en la educacion. Esta es una de sus
limitaciones, la negacion del territorio. Si crecemos sin tierra bajo nuestros pies no
comprenderemos sus procesos, su fragilidad, sus interdependencias y sus limites, y no
lograremos el vinculo que nos lleva, si es necesario, a defenderla. El conocimiento del
habitat al que pertenecemos —o al que pertenecimos pero hemos destruido- nos
permite vincularnos cognitiva y emocionalmente a él, reconocernos parte de este.
Vincularse y hacerse responsables del territorio proximo nos acerca a comportamientos
sostenibles, nos convierte en habitantes, es decir, pertenecientes a un habitat. La
defensa de la sostenibilidad necesita de esta conciencia de ecodependencia.

Otro rasgo esencial de la escuela que la aleja de la sostenibilidad es la delimitacién que
hace de sus destinatarios y destinatarias y el papel que les atribuye. Si la educacion se
va restringiendo a la escuela, su publico se va restringiendo a la infancia, o la minoria
de edad. El objeto central de la escuela es la educacién de la infancia. La educacion de
personas adultas es una practica marginal, recibe escasa atencion y se dirige a
quienes no pudieron asistir a la escuela en los primeros afos, con el fin de suplir esta
carencia.

Y la infancia se define en alguna medida como débil, dependiente, menor de edad,
inmadura, carente de criterio y, en consecuencia, necesitada de un trato especifico y
diferenciado. Esta percepcion, en buena parte ajustada y defendible, pero en otra
profundamente restrictiva, ha conducido a su proteccién y supervision.

El reconocimiento de las necesidades y derechos de la infancia —no en todos los
paises- sirvid para reducir parcialmente los abusos de poder de las personas adultas
contra ésta (infanticidio, castigos corporales, esclavitud...) o al menos para
desautorizarlos.



El desarrollo de la psicologia infantil —a menudo entendida como una psicologia de la
carencia- dio a nifias y nifios especificidad y presencia. Pero también dio argumentos
para la segregacion y consagro la barrera entre el mundo infantil, un mundo de ficcion y
control, y el mundo adulto, aquel en el que se toman las decisiones y se juegan los
asuntos realmente trascendentes.

La escuela asume, en la practica, que el mundo adulto y el comunitario no competen a
la infancia, y por tanto esta no tiene nada que decir sobre él. Se la desconecta del
trabajo, de la tierra, de la vida politica y social, incluso de las decisiones domésticas
importantes. En esta situacion de aislamiento y banalizacién podriamos decir que se
infantiliza a la infancia’

El concepto de minoria de edad, asociado al de incapacidad, se intensifica en el caso
de las nifas, que hasta hace no mucho (en algunos casos aun) aprendian, separadas
de los nifios, a ser mujeres del futuro, y en tanto que mujeres, dependientes del hombre
y menores de edad econdmica, social y administrativamente. Su educacién, en todo
caso sera secundaria (queremos decir menos importante) y se dejara en buena parte
en manos del hogar, esencialmente de la madre.

Para culminar la segregacion, se ha generalizando la separacion en grupos de edad,
de la que se espera una homogeneidad en conocimientos y madurez que facilite la
transmision de saberes, adecuada al nivel evolutivo. En la actual escuela el criterio de
edad prevalece sobre otros como la afinidad personal, los intereses, la comparia de
hermanos o el mismo criterio de diversidad. Menores con menores, de igual edad v,
durante mucho tiempo, del mismo sexo. Frecuentemente de igual clase social. Lo igual
con lo igual.

Cierto que la homogeneidad de tareas facilita en algunos casos las labores docentes
(un grupo que aprende a leer al tiempo, una explicacibn que es igualmente
comprendida por toda la clase), pero como férmula exclusiva desperdicia el potencial
de la diversidad. Se suprimen, por ejemplo, los aprendizajes entre nifios y nifias de
diferentes edades, y con ello uno de los procesos claves en el desarrollo de la
responsabilidad y en la integracion gradual en las tareas de la comunidad.

El concepto de diversidad aparece recientemente en la escuela como una férmula para
tratar anomalias, equiparando practicamente diversidad con patologia.

El aprendizaje en interlocucion con comparferas y compafieros mayores y pequeios, la
ayuda mutua, la diversidad de capacidades, responsabilidades o tareas es muy
infrecuente en esta escuela, que reserva el tratamiento de la diversidad a los
programas especiales, dirigidos a compensar carencias individuales —en muchos casos
en intervenciones individuales-, y casi nunca a servirse de la complementariedad o de
la interaccion multiplicadora de la diversidad.

Existian y existen otras propuestas educativas mas integradoras y heterogéneas:
Consejos de la Infancia, sindicatos de nifios y nifias trabajadoras (en Peru, India...) o
escuelas libertarias son experiencias que dan valor a la palabra y al criterio de los y las
menores de edad. Francesco Tonucci, desde ltalia, lleva afios trabajando en pro del
reconocimiento y autoridad infantil. Las Escuelas Mutuas, un sistema para generalizar
la educacion en la Inglaterra de la revolucion industrial con la ayuda del alumnado mas
aventajado, la Escuela Moderna con las “invariantes pedagogicas” de Freinet (que
propone entender a la infancia desde sus similitudes con la edad adulta antes que

"'Varela,J. y Alvarez-Uria, F. (1991) Arqueologia de la escuela, Las Ediciones de La Piqueta



desde sus diferencias), la escuela de “O Pelouro”, en Pontevedra, con la diversidad
como férmula pedagdgica, caminan en esta direccion.

Invariantes pedagoégicos de Freinet

Freinet adopta treinta principios que debe operar en toda situacion
educativa, los denomina invariantes pedagdégicos en los que defiende la
consideraciéon de niflos y nifas esencialmente como seres humanos.
Algunos de ellos son:

- Solamente puede educarse dentro de la dignidad. Respetar a los nifios,
debiendo éstos respetar a sus maestros, es una de las primeras
condiciones de renovacion de la escuela.

- A nadie le gusta que le manden autoritariamente; en esto el nifio no es
distinto del adulto.

- A cada uno le gusta escoger su trabajo, aunque la seleccién no sea la
mejor.

- A nadie le gusta alinearse, ponerse en fila, porque hacerlo es obedecer
pasivamente a un orden externo.

- A nadie le gusta trabajar sin objetivos, actuar como un robot, es decir
plegarse a pensamientos inscritos en rutinas en las que no participa.

- El trabajo debe ser siempre motivado.
- Las notas y las calificaciones constituyen siempre un error.

- A nadie, nifio 0 adulto, le gustan el control ni la sancién, que siempre se
consideran una ofensa a la dignidad, sobre todo si se ejercen en publico.

- El maestro debe hablar mas bien poco.
- La via normal de la adquisicion no debe ser la explicacion y la
demostracion, proceso predominante en la escuela, sino el tanteo

experimental, via natural y universal.

- El comportamiento escolar de un nifio depende de su estado fisioldgico,
organico y constitucional.

Cierto que las dificultades individuales necesitan de apoyos especificos, pero también
el tratamiento diverso es una necesidad universal. Hablamos de una diversidad no
jerarquica, que no delimite la normalidad y condene la anormalidad. La diversidad
acoge a lo diverso, mientras que la pretension de homogeneidad deja fuera a una gran
mayoria desigual. Valorando la diversidad trabajamos por la inclusién y nos dirigimos
hacia la equidad.

Desde una mirada ecosistémica, la diversidad es una condicién no solo portadora de
dificultades y complejidad sino también de opciones. La vida es producto de la



diversidad. Sin biodiversidad, estamos en riesgo de desaparecer. Igual que ocurre en
un monocultivo, en el que una sencilla enfermedad puede acabar en poco tiempo con
toda una cosecha, sin diversidad cultural, humana, reducimos el abanico de nuestros
aprendizajes, nuestra capacidad de adaptacion a situaciones cambiantes, nuestra
capacidad de reconstruir lo danado, nuestra practica de la complementariedad. La
homogeneidad que la escuela pretende (con sus agrupamientos por edades, sus libros,
la uniformidad de sus programas...) no apunta hacia la complementariedad ni al
ejercicio de la interdependencia, condiciones ambas para la creacion y el
mantenimiento de la vida.

Otra pieza sin duda central en la construccion de la escuela es la delimitacion y
transmisién de un cuerpo de saberes reconocido como valioso, considerado el saber
culto. En la eleccibn de contenidos de nuevo la escuela da la espalda a la
sostenibilidad.

Esta seleccién fue perfilandose a lo largo de la historia y se consolidé con el trabajo de
la Enciclopedia. La obra ambiciosa del enciclopedismo discrimind los conocimientos
cultos de los populares. La enciclopedia consagré la modernidad, la ciencia y el
progreso. Fue el gran proyecto intelectual de la llustracion. Se enfrenté al oscurantismo
religioso de su tiempo. Al tiempo que consagré el progreso y la modernidad, desprecio
los conocimientos populares, tratandolos como ignorancia o supersticion. La
enciclopedia, en su version resumida, fue adoptada por la escuela. Hasta no hace
mucho la Enciclopedia Escolar ha sido el libro de texto esencial.

Al tiempo que se afianzaba la Enciclopedia y se extendia la escolarizacion, se
homogeneizaban los conocimientos de niflos y nifias y se hacia posible, en un
momento de consolidacion de los Estados, ensenar un sistema unico de medidas, el
sistema métrico decimal (en medio de la jungla de arrobas, pies o celemines) que
permitiera el comercio, una geografia unificadora que cimentara la idea de patria (frente
a las diferentes identidades culturales), y una lengua comun que permitiera el gobierno
del Estado.

Las culturas locales y el conocimiento popular, construidos a lo largo de la historia por
las comunidades humanas, adaptados a sus condiciones de vida y a su territorio, se
asociaron a la ingenuidad y la supersticién y se excluyeron de las escuelas. Las clases
populares fueron consideras ignorantes, es decir, carentes de conocimiento, en lugar
de poseedoras de saberes distintos y mas apegados a la resolucion de la
supervivencia.

Esto explica por qué las asignaturas en las que se estructura actualmente la ensefianza
tienen mucho que ver con la organizacién del conocimiento nacida de las ciencias y la
enciclopedia y poco que ver con la vida.

En la escuela hemos aprendido conocimientos que no nos sirven para producir
alimentos, arreglar el grifo o resolver conflictos, pero se presentan como necesarios
para conseguir un buen trabajo y ascender en la escala social. Segun algunos
sociblogos de la educacion en buena medida ha sido asi. Una parte de la poblacién ha
conseguido desclasarse gracias a la escolarizacion y realizar trabajos mejor valorados
que los que realizaron sus padres. Segun otros, los tedricos de la reproduccién social,
la escuela ha consolidado la diferencia entre clases sociales, ha naturalizado las
diferencias de estatus entre los hijos e hijas de clases altas y los hijos e hijas de las
clases populares. Se podria decir que la escuela ensefia que el fracaso de estos
ultimos no se deriva de la diferencia de oportunidades, sino que es su responsabilidad
individual.



Han existido y existen experiencias que dignifican los saberes comunitarios. Pestalozzi,
un pedagogo de comienzos del siglo XIX, propone incorporarse a la vida social a través
del aprendizaje de un oficio. Sus escuelas son concebidas como talleres en los que
también se ensefa calculo, lectura y escritura. En su escuela hubo un taller de hilado y
otro de tareas agricolas.

También se puede encontrar todo un abanico de experiencias en esta direccion dentro
del movimiento de la Educacion Popular del que Paulo Freire es el teérico mas
conocido?. La universidad Madres Plaza de Mayo, las Escuelas del Movimiento de
Trabajadores Desocupados en Argentina, las Escuelas Bolivarianas o las Escuelas
Auténomas Zapatistas responden a otra seleccion de contenidos, cercana a la realidad
y comprometida con su transformacion®. Pero solo son casos aislados.

Los saberes que nos hacen mas conscientes y capaces de vivir en interdependencia
con la tierra, los saberes vernaculos, los conocimientos populares, es decir, los mas
proximos a la sostenibilidad, quedan fuera del curriculum escolar oficial, que se ocupa
de transmitir contenidos favorecedores de la insostenibilidad. Se aprende la historia del
poder y de los ejércitos, pero no la historia verde del mundo o la de las mujeres, se
estudian las posibilidades de la investigacion agroquimica, pero no los métodos de la
agroecologia, se estudia en matematicas el calculo del interés y de los porcentajes de
ganancia, pero no la desproporcién en el reparto de la propiedad.

De modo general podemos decir que en esta escuela se aprende una cultura de la
insostenibilidad que oculta un futuro mas que previsible, venera la tecnociencia sin
advertir de sus riesgos, es insensible a los limites sobrepasados del planeta, considera
al ser humano —en este caso podriamos decir al hombre- duefio de la creacion, y al
planeta como un recurso inacabable a nuestra disposicion®.

La consolidacién de unos conocimientos que sirven al “mal desarrollo” en términos de
Vandana Shiva, y la deslegitimacion de los saberes populares no son opciones que
faciliten la sostenibilidad.

Para proteger y supervisar la practica educativa se necesita controlar la formacion de
quienes la ejercen. Por ello se crea un cuerpo de especialistas, los maestros vy
maestras, y unos métodos especificos que se aprenden en la formaciéon docente y se
reflejan en los libros de texto. Sélo una minima parte de la poblacion esta acreditada
para ser ensenante. El resto queda fuera de este grupo y por tanto no participara, al
menos de forma explicita, en los procesos de ensefanza.

Hasta tal punto alcanza la especializacion de la docencia, que en ocasiones las familias
llegan a percibirse a si mismas como incapaces de ofrecer una educacion, e incluso
cuidados basicos adecuados a sus hijos e hijas. También ocurre con frecuencia que el
sistema productivo absorbe la mayor parte del tiempo que madres y padres
necesitarian para la crianza. Deslegitimada a menudo como educadora, y a veces sin
condiciones para ejercer esta labor, la familia se convierte en apoyo (mas o menos
entregado) de este grupo experto de psicologos, pedagogas y educadores. Prueba de
ello es la pujanza de los libros de psicologia practica o de las revistas especializadas
que ensenan como estimular a bebés, comunicarse con adolescentes o soportar la
inmovilidad en los viajes en coche.

2 Aunque toda su produccion bibliogréafica es interesante su libro mas emblematico es Pedagogia del
oprimido (Freire, P (1994) Pedagogia del oprimido, Siglo XXI

* El movimiento de la Educacion Popular se ha desarrollado de modo especial en Latinoamérica, al abrigo
de los diferentes movimientos populares.

4 Ecologistas en Accion (2006). Educacién y Ecologia. El curriculum oculto antiecolégico de los libros de
texto, Editorial Popular



Si se considera que Unicamente los y las especialistas estan capacitados para
desarrollar la educacion, se esta deslegitimando la capacidad educativa no solo de
madres y padres, sino del resto de la comunidad y con ello desperdiciando un cuerpo
inmenso de conocimientos construidos en la vida doméstica, en el trabajo o en la vida
comunitaria.

Las practicas no formales de educacion desarrolladas en la comunidad se desprecian
progresivamente e incluso se ilegalizan. Se llega al punto de perseguir a las familias
cuyos nifios y nifias no estan escolarizados en el sistema formal. Los ateneos o las
tertulias no forman parte de ese sistema reconocido. La educacién en la casa, en la
fabrica o en la granja no se consideran legitimas. Las vecinas, el tendero del barrio o
las asociaciones de vecinos, pierden protagonismo en la educacioén o en la supervision
de las conductas de los y las menores. Con frecuencia ni se les conoce. La educacion
legitima es unicamente la que se imparte en la escuela. Asi la infancia de clases
populares se separa de su grupo social. La educacion de los hijos e hijas de las clases
trabajadoras ya no esta gestionada o decidida por los trabajadores y trabajadoras. Los
modelos educativos mas colectivizadores se convierten en experiencias residuales.

Este arrinconamiento de lo colectivo se apoya en un proceso de psicologizacion e
individualizacion de los objetivos y practicas escolares, proceso avalado por una teoria
psicolégica en auge. El fin declarado de la escuela es el desarrollo individual del
alumnado. Los objetivos de los curriculos oficiales tienen como destinatario directo o
indirecto este sujeto individual. No se formulan objetivos para el grupo de aula, para el
centro educativo o para el barrio al que pertenece la escuela. La eliminacién del banco
corrido en beneficio del pupitre individual puede ser la metafora que ilustra este
proceso. El siguiente paso en este recorrido puede estar representado por el puesto
informatico en el que la mirada se dirige de forma casi exclusiva a la pantalla, en lugar
de al profesorado o a los compafieros y compafieras.

La individualizacion de objetivos y competencias permite individualizar las
responsabilidades. Cada sujeto es responsable de sus resultados académicos, nacidos
del mérito individual y del esfuerzo, y no de su extraccion social, su condicion
economica o su entorno cultural. La respuesta a los fracasos —légicamente individuales-
consiste en correcciones técnicas también individuales (adaptaciones curriculares,
programas de desarrollo individual...)

Usando el simil del modelo taylorista de produccién, podemos ver al profesor como un
mecanico que fabrica personas formadas, con las herramientas y técnicas adecuadas.
La escuela adopta un lenguaje técnico acorde con este modelo (se refiere a fichas de
trabajo, controles, manuales, médulos formativos...) Las Nuevas Tecnologias de la
Informacion y la Comunicacién (las TIC y las ensefianza on line) dan una nueva vuelta
de tuerca hacia ese mecanicismo individualista y permiten convertir al maestro o
maestra e incluso al grupo de companeros y comparieras en prescindibles, sustituibles
por determinados paquetes informaticos. Las relaciones humanas, la interaccion, la
organizacién y la toma de decisiones en grupo, base de cualquier construccion
colectiva, pierden protagonismo.

Sin embargo, a pesar de esta exclusion de la comunidad de origen, dentro de la
escuela han existido y aun existen valiosas oportunidades para crear comunidad.
También a partir de ella. Hablamos, por ejemplo, de las escuelas autogestionadas, las
AMPAS, las asociaciones de estudiantes, los grupos que se organizan para hacer
teatro, deporte...



La escuela opta, cada vez con mas claridad, por modelos que individualizan y no que
colectivizan. Sin construccion de comunidad humana y sin poder comunitario no es
posible una sostenibilidad equitativa. Y menos aun sin la presencia reconocida y la
defensa de la comunidad bidtica que nos sostiene.

La escuela, tal y como la conocemos hoy, deja fuera no sélo las comunidades
humanas, sino también esa comunidad biotica de la que formamos parte y hace posible
nuestra existencia. Esta comunidad biodtica, formada por una red de animales y
vegetales interdependientes, esta presente en los aprendizajes y decisiones de las
culturas sostenibles. En nuestra cultura y en nuestra escuela, el antropocentrismo
imperante apenas ofrece mas aproximacion a esta realidad esencial que la maceta
colocada junto a la ventana del aula, el hamster que una nifia lleva un dia de visita 0 —
en muy pocos casos- la experiencia del huerto. Los ecosistemas que se explican en la
clase de ciencias son lejanos y modeélicos, pero nuestro propio ecosistema o los restos
deteriorados que quedan de €l no son objeto de estudio.

La educacion esta monopolizada por la escuela. Ha conseguido ocultar los miles de
formas diferentes de aprender que se han practicado a lo largo del tiempo y aun hoy se
practican. El modelo escolar que hoy conocemos, extendido por practicamente todo el
planeta, vive de espaldas al territorio, a la comunidad, a la diversidad y a los
conocimientos cercanos a la vida. Podemos concluir que no parece nada facil llevar a
cabo una educacién para construir un futuro sostenible, sin poner la escuela del revés.

Sin embargo, en este momento, la hipotética desaparicion de la escuela sin haber
desarrollado en su lugar alternativas educativas fuertes, podria desembocar en una
mayor entrega al mundo virtual individual, en la monetarizacion de las certificaciones
(ya en marcha), en una mercantilizacion de los tiempos ahora ocupados por la escuela
(mas mercado de extraescolares), en un creciente aislamiento doméstico y en el
abandono de los grupos menos favorecidos.

Por eso es necesario imaginar y ensayar propuestas educativas conscientes de nuestra
ecodependencia y comprometidas con un futuro sostenible en equidad.

Siete posibles caminos hacia una educacién para la sostenibilidad

Aqui presentamos algunas ideas abiertas para educar en un mundo sostenible, o al
menos para acercarnos a él. Estan inspiradas en los criterios de sostenibilidad que
requiere el mantenimiento de la vida, en la naturaleza, al fin y al cabo la escuela mejor
organizada y mas estable del planeta y a la que debemos la vida. Pero también se
inspiran en cientos de experiencias que muchas personas preocupadas en la
ensefanza han puesto en marcha. Es una propuesta en construccion. Esta
construccién es tarea colectiva que habra que ir ensayando sin esperar mucho. Una
tarea en la que habra que aunar las aportaciones de diferentes grupos.

Los ejes de los que hablamos, uno a uno, son incapaces de cambiar el rumbo
insostenible por el que avanzamos, pero trenzados entre si y unidos a
transformaciones de los modos de habitar, de producir, de consumir, de distribuir, de
ejercer el poder, en definitiva de vivir, podrian arrojar alguna luz en el futuro. Son claves
sugeridas sobre las que seguir definiendo propuestas. No son lineas de trabajo
independientes entre si. En realidad se entrelazan unas con otras hasta el punto que
sus concreciones podrian estar en uno u otro apartado, pues todas caminan en una
misma direccion.



Estos son los siete caminos de los que hablaremos:

- Colocar la vida en el centro de la reflexion y de la experiencia
- Vincularse al territorio proximo

- Alentar la diversidad

- Tejer comunidad y poder comunitario

- Hacer acopio de saberes que acercan a la sostenibilidad

- Desenmascarar y denunciar el actual modelo de desarrollo.

- Experimentar alternativas

Colocar la vida en el centro de la reflexion y de la experiencia.

Quien ha crecido en una gran metrépoli, entre construcciones y asfalto, consumiendo
comida envasada comprada en grandes cadenas de alimentacidén, quien ha resuelto
buena parte de sus necesidades materiales e incluso su ocio acudiendo a una gran
superficie y se transporta casi siempre en medios motorizados, no tiene nada facil ser
consciente de la interdependencia que exige la vida. Ya mas de la mitad de la
poblaciéon humana vive en ciudades. Los sistemas educativos estan disefiados desde
las grandes urbes.

Sin embargo la conciencia de ser vida, en nuestro caso animal, y todo lo que esto
supone, es el primer requisito para releer el mundo de un modo sostenible. Creer que
la tecnosfera, ese conjunto de maquinas que nos rodean, es la protagonista de nuestra
sociedad, e incluso pensar que esta podia llegar a permitirnos superar la dependencia
del medio natural, nos ha conducido a comportamientos desajustados y a una
comprension parcial y errébnea del mundo que nos mantiene. Nos corresponde
reaprender qué es la biosfera y por qué se sostiene.

Nos referimos aqui a conocer, comprender valorar y querer las diferentes formas de
vida y reconocernos como seres vivos interdependientes, partes de una fragil red
formada por clima, agua, plantas, aire... que esta en serio peligro.

Alimentarnos, crecer, enfermar, son procesos que nos hacen conscientes de existir
como seres vivos, necesitados de un medio vivo y en equilibrio. La escuela puede partir
de estas experiencias, y también de la presencia de otras formas de vida que aun se
conservan cerca de ella, para ayudar a entender en qué consisten y como se tejen
esas interdependencias.

Al colocar la vida en el centro de la reflexion y de la practica se consigue una
comprension del mundo mas acorde con nuestra realidad: somos seres vivos antes que
usuarios de telefonia mévil o conductores de automovil, dependemos de los tomates y
del trigo en mucha mayor medida que de un reproductor de musica. Esta comprension
nos conducira a tomar decisiones mas sensatas y sostenibles.

Los caminos para colocar la vida en el centro pueden ser multiples. Aqui se ofrece una
larga lista de ideas.

El sol esta en el comienzo de la vida. Sera importante reconocer al sol como origen de
toda la energia que utilizamos, comprender como se ha almacenado esta y cual es la
situacion actual de esos depdsitos. Preguntarnos cémo y para qué usamos esta
energia, hablar de su mal uso, de su despilfarro y de los grandes negocios de su
extraccion. Distinguir entre la energia endosomatica (la que producimos con nuestro
cuerpo) y la exosomatica (la que obtenemos por otros medios) y saber como ha
evolucionado el uso de una y otra.

10



Entender en qué medida somos agua y cual es el papel del agua en la creacion de
comunidades humanas, en la geopolitica o en la economia. Conocer los recorridos
superficiales y subterraneos de las aguas, los usos que se hacen de ellas y la magnitud
de cada uno de estos usos. Aterrizar en conflictos proximos como la pugna por
trasvases que alimenten el turismo o los regadios. Conocer los volumenes de agua que
se emplean en procesos ocultos (refrigeracion de centrales nucleares, lavado de
minerales...)

Estudiar el aire, conocer las particulas téxicas que contiene en las ciudades, saber
como se miden esos niveles y las consecuencias de esta insalubridad que ya afectan a
nuestra salud. Conocer los vientos de la zona, los movimientos de la boina de
contaminacion sobre nuestras cabezas...

Trabajar la tierra, distinguir lo que nace y crece en ella, saber en qué época fructifica
cada planta y qué consecuencias tiene forzar la produccion con pesticidas y abonos
quimicos. Distinguir la agricultura tradicional y la industrial. Conocer las consecuencias
de la produccion industrial de alimentos (en la insalubridad de los alimentos, en el
empobrecimiento y envenenamiento de los suelos, en el desecamiento de acuiferos, en
el coste energético y la dependencia del petrdleo, en la dependencia de los agricultores
de los suministros de semillas, abonos y pesticidas, en el despoblamiento del campo...)

Ser conscientes del nacimiento, el crecimiento o la muerte, hablar de ellos. No ocultar
esta realidad tampoco a nifias y nifios.

Como animales que somos, aprender el respeto a los animales de otras especies,
reconocernos parecidos y diferencias con estos comparferos de viaje. Denunciar la
violencia injustificada contra ellos. Seguir el recorrido de las hormigas, de las
golondrinas o de las moscas y saber algo de sus necesidades y su vida.

Desentraiar las relaciones y la interdependencia de los ecosistemas es otro de los
aprendizajes esenciales derivados de colocar la vida en el centro de nuestros
aprendizajes. Esto quiere decir, mas alla del estudio de los ecosistemas, hacer visibles
las relaciones causa-efecto, o la complejidad de las relaciones multicausales. Saber,
por ejemplo, que la incorporacion artificial de una especie de pescado (la perca) en un
lago (el Victoria) de cara a su comercializacion, ha acabado con las especies
autéctonas de las que vivia la poblacion de sus orillas y esta produciendo la hambruna
en esta poblacién de pescadores. O conocer el deterioro de la produccion agricola
tradicional por efecto del cambio de régimen de lluvias derivado del cambio climatico.
Hacer estudios de los ciclos de vida completos de aquello que utilizamos (sus costes
materiales y energéticos desde el origen de su produccion hasta su abandono —andlisis
de la cuna a la tumba- e incluso los costes de su hipotético reciclaje —analisis de la
cuna a la cuna). Entender como habrian de cerrarse los ciclos (la fruta cae, se pudre
en el suelo y vuelve a formar parte de la tierra que alimentara al frutal) y de qué modo
nuestra actividad industrial los deja abiertos, abandonando a la naturaleza residuos
longevos y toxicos. Cabe aqui fabricar compost o visitar los campos de los que
comeremos (si es que comemos alimentos de produccién local). Buscar cadenas de
interdependencias préximas y descubrir qué ha ocurrido o puede ocurrir con el
deterioro de alguno de los eslabones de la cadena.

Hacer visibles los residuos y su magnitud. Los propios y los ajenos. Conocer su origen,
su composicion y sus efectos. Conocer las normativas que promueven el uso de
envases en beneficio del mercado. También los residuos en los procesos de
produccién, los que sdlo conocen y controlan las empresas. Desenmascarar la trampa
que supone poner el foco de los residuos en su reciclaje y no en su reduccion. Conocer
los vertederos de basuras que el norte tiene en el sur.

11



Comprender el metabolismo del propio pueblo o ciudad, es decir, de qué modo y en
qué magnitud es dependiente —y devastador- de territorios proximos y lejanos. Cuantas
toneladas de materiales entran y salen cada dia de ella. Cuanta energia emplea de
modo directo e indirecto. Conocer nuestra huella ecoldgica, la de nuestro pueblo o la de
la cementera proxima. También en necesario estudiar las redes de interdependencia
mas alla de nuestras fronteras, los grandes desplazamientos de materiales, energia y
residuos.

El cuidado es otra experiencia practica esencial para la valoracion de la vida y para la
comprension de la interdependencia. Otorgar sentido educativo a los cuidados basicos
es un ejercicio central en la sostenibilidad. Desde practicas sencillas como puede ser
cuidar con mimo una semilla, consolar a una amiga que sufre o mediar en una disputa,
hasta experiencias mas complejas como es descubrir los trabajos invisibles que se
realizan en la casa o en el espacio educativo. Rehabilitar espacios vivos deteriorados,
cuidar y rehabilitar relaciones humanas, son formas complejas de aprender a atender
esa red viva.

Entender que sin cuidados no existiria nuestra especie y cual es la magnitud de tiempo,
energia y dedicacion que suponen. Denunciar el trabajo de cuidados que algunas
personas capaces de autocuidado -hombres adultos en su mayoria- detraen de otras —
generalmente mujeres adultas-. Conocer la deuda de cuidados entre géneros, clases
sociales, y norte-sur. Exigir el reconocimiento social y el reparto equitativo y solidario
del trabajo de cuidados. Valorar los efectos de la desaparicion de estos trabajos.

Sacar a la luz todos los trabajos invisibles, las tareas invisibles de cuidados, a menudo
hechas por mujeres, y hacernos capaces de realizarlas corresponsablemente. Y
organizarse para repartir con equidad tareas oscuras de limpieza, recogida, montaje...
Estar atenta o atento a la fragilidad, a la dificultad, a la necesidad o al abuso, y
responder con firmeza ante ellas.

Comprender la vida significa aceptar sus ritmos. Los ritmos de la vida son a menudo
lentos, pero esta lentitud es necesaria para que las transformaciones ocurran y los
ciclos se cierren. El crecimiento lento, los cambios pequefios, los matices, nos acercan
mas a los modos de la vida sostenible que los ritmos rapidos y los fuertes contrastes
estimulares, comunes en nuestro entorno urbano y virtual. La educacion puede ensefiar
a esperar y a distinguir pequefas transformaciones. La experiencia de vivir en lentitud,
inusual en esta una cultura de la inmediatez, puede traer aprendizajes inesperados.
Entre otros el aprendizaje de la complejidad.

Muchas de estas practicas que colocan la vida en el centro de la reflexion y de la
experiencia no son extrafas a la pedagogia. La Institucion Libre de Ensefanza, un
avanzado movimiento pedagdgico del siglo XIX, incorporaba las excursiones
campestres como elemento esencial de su ensefianza. El escultismo aprovecha el
potencial educativo del medio natural. Las Escuelas del Bosque de los paises
escandinavos (que en la primera infancia ocupan buena parte del tiempo en el entorno
natural préximo) o la pedagogia Waldorf°, bastante difundida en Europa, son sdlo
algunos ejemplos.

Las granjas escuela, las aulas de naturaleza, los pueblos escuela, los laboratorios de
biodiversidad, son pruebas del reconocimiento de la naturaleza como maestra. Pero
suelen estar alejados y convertirse en experiencias puntuales o infrecuentes. No es
facil en el entorno de las grandes urbes provocar situaciones de descubrimiento y

3 La pedagogia Waldorf (que incluye una particular propuesta metodolégica) defiende la educacion en
armonia con la naturaleza. Esta basada en la filosofia antoposéfica y fue creada por Rudolph Steiner.

12



convivencia con la naturaleza, pero quiza no sea imposible. Los estudios de bichos en
pequefas plazas aun no adoquinadas, el descubrimiento de “malas hierbas” que
aparecen en las grietas y alcorques, los omnipresentes gorriones, nos ofrecen esta
posibilidad. Quien es consciente del valor de la vida se contagia de esa conciencia. La
curiosidad, el respeto, la admiracién y el carifio hacia el perro que tiene mal la pata o el
garbanzo que germina son faciles de transmitir para quien las vive.

No han sido tan comunes dentro de los centros educativos las experiencias conscientes
o sistematizadas de valoracion de los cuidados entre los seres humanos. Siendo estos
la base de la vida, la cultura patriarcal los ha oscurecido. Aqui tenemos la tarea urgente
de inventar férmulas no ensayadas que coloquen esta practica imprescindible en el
centro de la escuela. No hay equidad posible, ni sostenibilidad, sin participar todas y
todos en los trabajos de cuidado.

Queda pendiente también el esfuerzo de encontrar narraciones orales que nos hablen
de esta interdependencia, de nuestro futuro comun con la tierra, que nos acerquen a
plantas y animales. Buscar o crear una literatura para la sostenibilidad.

Trabajar la centralidad de la vida tiene por objeto descolgarnos del fuerte
antropocentrismo de nuestra cultura y asomarnos a la democracia de lo viviente, en
términos de Vandana Shiva, un sistema de gobierno de la Tierra en el que el interés de
todos los seres vivos (plantas y animales incluidos) importa a la hora de tomar
decisiones.

Vincularse al territorio préximo

Las formas de habitar, de producir o de consumir que producen lejania obligan a un
modelo de vida altamente contaminante y devorador de energia, ademas de producir
aislamiento e inequidad. Una economia sostenible es una economia centrada en el
territorio proximo, el que nos ha de servir para habitar y para resolver las necesidades
cotidianas.

La vida se construye en cercania. Los desplazamientos de las plantas son verticales y
los animales, en su gran mayoria, no se desplazan mucho ni muy deprisa. El
movimiento horizontal masivo le esta costando muy caro a la naturaleza. Los
ecosistemas se organizan en buena medida en proximidad y viven de lo préximo. La
cercania devuelve al mundo humano medidas humanas. Un mundo que puede
recorrerse a pie es mas habitable. Una escuela para la sostenibilidad es una escuela
que existe como territorio y en el territorio préximo, que se relaciona sobre todo con lo
cercano, que intenta abastecerse de recursos producidos en proximidad, que es
responsable de si misma y mantiene vivo su habitat. Una escuela cerca de la casa y
préxima al espacio de juego, de compras, de salud, de ocio.

Vincularse al territorio préximo significa por un lado vivir el territorio préximo como
escuela. Desdibujar los limites que forman sus vallas aumenta la riqueza de
experiencias y la diversidad. Cambiar la relacion jerarquica que prioriza lo que esta
dentro sobre lo que esta fuera y dar protagonismo al espacio exterior. Mas alla de las
vallas esta el mundo adulto, el mundo del barrio, del trabajo, el mercado, las plazas...
Hablamos de salir y colaborar en estos espacios.

Apropiarse del territorio, conocerlo, y ganarlo de modo que se convierta en un espacio
seguro. Paseando las calles aprendemos que un peatén vale mas que un coche. En la
defensa del territorio fisico de las calles y plazas nos jugamos el juego al aire libre y
también el derecho al espacio publico para todas las personas. En muchas calles y

13



barrios quiza ya lo hemos perdido. La mayor parte del suelo comun esta destinado a
los automdviles.

Los espacios naturales, cuando estan préximos, ofrecen estimulos muy diversos:
colores, luces, tactos, olores, sonidos, sabores... matices. También hablan del orden y
ensefan a orientarse, pero al tiempo muestran y permiten transformaciones. Son
espacios de reflexion, experimentacion e indagacion. A través de los ciclos vitales que
se dan en ellos aprendemos a medir el tiempo, con sus elementos vivos aprendemos la
complejidad que supone crecer y nos acercamos a la diversidad de los seres vivos.
Dan ocasion de experimentar desplazamientos y manipulaciones muy diferentes y
asumir pequefos riesgos —y grandes- asi como a protegernos de esos peligros. En
ellos no se necesitan materiales didacticos especificos ni demasiadas normas. La tierra
en la que crecemos (jugando e investigando) se convierte en una referencia afectiva. Si
esta en peligro saldremos en su defensa.

Por otro lado vincularse al territorio significa apropiarse del territorio mismo de la
escuela. Olvidamos a menudo que esta es un espacio fisico (con superficies asfaltadas
y de tierra, con calderas de calefaccion, contenedores de basura, bocas de riego...) en
el que es posible poner en marcha tareas de mantenimiento y de transformacion.
Limpiar el jardin, decorar vallas, reparar averias, construir, hacerse responsables del
mantenimiento. Antes que una escuela de la simulacion y la virtualidad, es necesaria
una escuela del territorio fisico real, una escuela con suelo, con tierra donde plantar y
con paredes que pintar.

También hablamos aqui de abrir las puertas de la escuela y hacerla permeable. Invitar
a entrar a la luz, las familias, los conocimientos de tenderos, madres, estudiantes... y
los objetos y noticias del mundo. Intercambios de correspondencia escolar,
experiencias conjuntas con otras comunidades escolares o clases-paseo son practicas
que ya desarrollo Celestin Freinet a comienzos del siglo XX°

La construccion de las escuelas ha sido ocasion de utilizar ciertos criterios de
ecoconstruccion que atienden a materiales, color, luz, temperaturas... o de construir
espacios comunes que promuevan la incorporacidon comunitaria. También es
importante que quienes usan esas escuelas a diario sepan cdmo se construye de forma
respetuosa con el territorio.

Pasear por suelos sin cementar, jugar en solares, aprender sin techo, usar la bici como
medio de transporte, exponerse al frio y al calor, o recorrer suelos irregulares con
plantas que pinchan son experiencias infrecuentes y cada vez mas necesarias.

Por ultimo, ser conscientes de que el territorio del que vivimos y sus frutos tienen
limites. Limites en los recursos, en la energia y en los sumideros. Esta evidencia, a la
que la escuela y la cultura del desarrollo dan la espalda, es un aprendizaje
imprescindible: qué es limitado y qué es ilimitado. Como desarrollar lo ilimitado que de
verdad nos importa (afectos, risa, aprendizaje...) Saber cuanto hay de cada qué,
cuanto queda, a cuanto tocamos, cuanto quedara si seguimos como vamos, quién se
queda con cuanto de cada qué... Cuantificar esos limites y comprender sus
magnitudes, traducir los grandes numeros a realidades comprensibles. Necesitamos
hacer ya estos calculos en la escuela y fuera de ella.

6 www.educar.org Louis Legrand, Celestin Freinet, Perspectivas: revista trimestral de educacion

comparada (Paris, UNESCO: Oficina Internacional de Educacion), vol. XXIll, nos 1-2, 1993, pags. 425-
441.

14


http://www.educar.org/

Hacernos responsables de un territorio, hacer compost con las hojas de nuestro patio,
cuidar un trozo de la ribera de un rio, apropiarnos y ocupar nuestra acera o defender
los arboles que quieren cortar junto a nuestra escuela, son practicas sostenibles que
protegen nuestra casa del futuro.

Se trata de restablecer el vinculo afectivo y funcional con nuestra tierra proxima, y vivir
en equidad, sin saquear otros territorios.

Alentar Ia diversidad

La diversidad es condicion de la vida. Un organismo se construye por la conjuncion de
sistemas diversos. Los ecosistemas son resultado del equilibrio, constantemente
perdido y nuevamente reencontrado de elementos vivos y no vivos. La diversidad
asegura la complementariedad, permite el reajuste y, en momentos de crisis, la
supervivencia. Esta es la esencia de su valor. La pérdida de especies reduce nuestras
posibilidades de adaptacion a desajustes en un futuro.

Todo lo contrario de lo que hace el mercado, que busca la homogeneidad. El modelo
unico repetido por miles de unidades de producto, la talla unica, la normalizacién de
medidas, de envases, de aspecto... son estrategias para abaratar la produccién y
controlar el consumo, pero no para desarrollar nuestra diversidad.

Hablamos de una diversidad que no signifique jerarquia sino complementariedad (la
necesidad de lo diverso).

Si usamos esta ley de la naturaleza como metafora, podemos valorar las ventajas de la
diversidad en la escuela. En un colectivo que busca y aprecia la heterogeneidad nadie
se siente fuera, ni es menos que el resto, cada cual encuentra el lugar donde es capaz
de aprender y ensefar. La escuela de O Pelouro, en Pontevedra, un espacio de
aprendizaje interdependiente con la maxima heterogeneidad de edades, capacidades e
intereses, es buena muestra de esa diversidad fructifera.

La escuela de “O Pelouro”, en Galicia (Caldelas de Tuy, Pontevedra),
desarrolla desde hace afos un proyecto de ensefianza en el que nifas y
nifos de edades y capacidades muy diversas, junto con educadoras y
educadores adultos, eligen y desarrollan su itinerario de aprendizaje,
investigando colectivamente a partir de sus intereses. La maxima
diversidad en los grupos de aprendizaje conduce a magnificos resultados
poco comunes en la escuela tradicional. La integracién que aqui se
realiza es radical, constituyendo un ejemplo de las posibilidades de la
diversidad.

Alentar la diversidad significa no s6lo aceptar el hecho indiscutible de las diferentes
necesidades funcionales y tener presentes las variadas culturas y formas de pensar
que integran nuestra comunidad. Significa también no organizar los grupos por edades
homogéneas, no separar a la infancia de la vida comunitaria, animar el encuentro de
abuelas, barrenderos, estudiantes de secundaria e infantil... y hacer del aula también
un lugar de encuentro de diferentes especies (animales, vegetales y, por supuesto, la
humana). Aceptar como maestros y maestras no sélo a profesorado titulado, sino a
todo tipo de seres que puedan ensefiarnos.

15



Otra traduccion de este principio de diversidad consistira en tratar con naturalidad las
diferentes formas de familia, los diferentes modos de ser mujeres u hombres, las
diferentes opciones sexuales.

Diversificar tareas, diversificar responsabilidades, diversificar los ritmos y recorridos de
aprendizaje son otras expresiones de esta busqueda. Hacer a cada cual necesario en
su pequefo ecosistema.

Enfrentdndonos al imperativo de la homogeneidad (que propone la globalizacion) y
educando en el disfrute de lo diverso, creando espacios de convivencia inter
(intergeneracionales, interculturales, interprofesionales, interespecies...) mejoramos las
condiciones para un futuro sostenible.

Tejer comunidad y poder comunitario

Ese territorio proximo y diverso donde comprendemos y aprendemos a querer las redes
de la vida, necesita de un cuarto eje: la articulacién y la responsabilidad comunitaria.

Las comunidades humanas han sido capaces de organizar complejos modos de
supervivencia y de organizacion social. La organizacion comunitaria ha creado y crea
posibilidades nuevas de intervenir en el mundo y ejercer el poder, un poder del que
muchos grupos humanos han sido expropiados. Desde la escuela es posible ayudar a
retejer esa malla comunitaria.

El primer paso consiste en considerar a nifios y nifias actores sociales inteligentes,
capaces de proponer y elegir, y darles su espacio de poder. Practicar la conversacion,
el uso de la palabra, la argumentacion y la escucha, la gestién de la discrepancia, la
toma de decisiones colectivas, la corresponsabilidad, los proyectos grupales, el reparto
de las tareas cotidianas, el cuidado de otras personas, la acogida de quien llega nuevo,
son experiencias que facilitan la construccidon de una comunidad capaz de hacerse
poderosa y de usar con respeto ese poder. Francesco Tonucci con su Ciudad de los
Nifos ha realizado un trabajo muy sugerente en esta direccion.

Francesco Tonucci, un pedagogo italiano contemporaneo, ensaya y
promueve experiencias de participacién de nifos y nifias en la construccion
de la ciudad (Consejos de Infancia en los ayuntamientos). Es el inspirador
del proyecto Ciudad de los nifios, nacido en la ciudad de Fano, al que estan
adheridas ya muchas otras ciudades del mundo. Defiende la participacion
protagonista de nifias y nifios en los espacios urbanos, en la vida publica y
en su comunidad. Su libro “La ciudad de los nifios” expone esta propuesta.
(Tonucci, F. La ciudad de los nifios, Fundacion German Sanchez Ruipérez)

Los sujetos de aprendizaje a los que aqui nos referimos no son sélo los nifios y nifas,
sino toda la comunidad educativa. La comunidad educativa, entendida en sentido
amplio, se extiende al barrio, los comercios, el vecindario, las asociaciones, los
empleados publicos o las empresas. En este contexto la infancia puede ser motor de
relaciones y proyectos conjuntos que superen con mucho los objetivos de una escuela
autocentrada.

Esta comunidad necesita también del aprendizaje de la organizacion, la comunicacion,

del manejo de los conflictos, la investigacion participativa o la autogestion. Los ya
mencionados Comités de Infancia y Ciudad, en Regio Emilia, son buenos ejemplos de

16



participacién e intervencion comunitaria en torno a la educacién infantil. Los proyectos
de mediacion escolar desarrollados en algunos centros de secundaria por equipos
mixtos (alumnado, profesorado, familias) o las experiencias de alumnos-ayudantes (que
acogen a quienes llegan nuevos o apoyan a quienes lo estan pasando mal) son
experiencias de aprendizaje de la interdependencia.

El movimiento de la Educacion Popular ha hecho realidad las experiencias educativas
de poder comunitario mas integrales y radicales, vinculadas siempre a la
transformacion de la realidad social’.

Otras experiencias mas humildes y facilmente practicables —ya probadas- en esta
direccién, son los grupos espontaneos de autoayuda de madres y padres, las tertulias o
grupos de aprendizaje, los procesos de participacion en el disefio de los espacios por
parte de nifios y mayores, los presupuestos participativos, las tareas compartidas de
limpieza y mantenimiento de la propia escuela, las cooperativas que se organizan para
la compra de materiales educativos, los libros colectivos, los desayunos colectivos, los
noticieros o revistas de elaboracion local, la autogestion del viaje de estudios, las
decisiones en asamblea...

La asamblea es la herramienta esencial de funcionamiento en el movimiento de las
Escuelas Libertarias® como es el caso de la Escuela Libre Paideia, en Mérida, con mas
de 20 anos de existencia.

También cabe aprender de los movimientos sociales, del feminismo, de las
cooperativas de trabajo o de las revoluciones.

En los entornos donde se ha perdido el tejido asociativo y no abundan las redes
familiares y sociales, las escuelas son con frecuencia la Unica referencia que le resta al
encuentro comunitario. Conviene no desperdiciar este posible germen de articulacion
colectiva. Sin construir redes entre comunidades y grupos sera muy dificil resolver las
dificultades —entre otras la gestion de la crisis ecolédgica- con equidad.

Hacer acopio de saberes que acercan a la sostenibilidad

En toda la historia los pueblos han desarrollado una gran cantidad de conocimientos
Utiles para la vida, validados con la experiencia repetida de los afos. Modos de
construir de manera que se aprovecharan materiales préximos y se maximizara el
aprovechamiento energético, técnicas de preparaciéon o conservacién de alimentos,
habilidades para reparar y prolongar la vida util de los objetos, formas de cuidar a las
personas enfermas para curarlas o reducir su sufrimiento, modos de educar, de dirimir
conflictos... En su mayoria son tecnologias de bajo impacto que hacen posible y mas
facil la vida. Son saberes funcionales, adaptados al territorio en el que se vive y que a
menudo responden a una légica holistica.

Nuestra cultura desprecié estos saberes por no cientificos, aunque en ocasiones se
apropié previamente de ellos (como muestra la industria farmacéutica). Las personas
expertas se convirtieron en portadoras del conocimiento. El pedagogo paso6 a decidir

7 Para ver indice de movimientos de educacion popular en Latinoamérica y bibliografia consultar en la web
el programa del Seminario "Teoria e historia de la educacion popular en América Latina. Investigacion
social y pedagogias alternativas" Titular: Elizalde - Depto.Historia Departamento de Historia Facultad de
Filosofia y Letras -Universidad de Buenos Aires

8 El movimiento de la Educacién Libertaria arranca de las propuestas de pedagogos anarquistas.
Francisco Ferrer y Guardia es uno de sus representantes mas préximos.

17



como se educa, el médico como se cura, el arquitecto cédmo se construye y el
trabajador social como se ayuda, expropiando de estos saberes a la poblacién.

Hacernos cargo de nuevo de los procesos de la vida y encaminarnos hacia algun grado
de autosuficiencia local hace necesario recuperar aquellos saberes y modos de hacer
de bajo impacto ecoldgico que poseian personas no tituladas. Son a menudo
conocimientos que las mujeres desarrollaron y transmitieron. No todos nos sirven: no
nos valen los modos jerarquicos de familia, el reparto desigual del trabajo doméstico...
Pero en la memoria de nuestros mayores y en otras culturas existen claves utiles a la
sostenibilidad. La escuela puede colaborar en mantener vivos estos conocimientos que
quiza sean necesarios en un mundo que habra de vivir de forma mas sobria.

Sera util y motivador recuperar habilidades para producir y preparar alimentos —aqui
cabe el huerto, el cuidado de animales de granja — para conservar y preparar la
comida, para remendar la ropa, para arreglar un mueble roto o para divertirse sin
consumir grandes cantidades de energia. Las culturas tradicionales han desarrollado
mitos y ritos que nos hablan de este uso respetuoso de los recursos proximos. Existen
otros aprendizajes utiles a transmitir: desatascar una tuberia, arreglar un enchufe o
atornillar una estanteria. También podemos descubrir el funcionamiento de maquinas
sencillas o aprender a fabricar pequefios ingenios como cocinas solares, serpentines
para calentar el agua, invernaderos...

Estas practicas nos acercan a la sostenibilidad siempre que cumplan el requisito de, a
medio plazo, reducir el consumo de materiales y energia. Pensar si es necesario,
reducir el consumo, cuidar, conservar, reutilizar y arreglar, en este orden, y si no hay
mas remedio, reciclar. Reglas que van mas alla de las fres R.

Se trata de desarrollar una cultura de la suficiencia, ajustada a un mundo de recursos
limitados. El principio de minimizar nuestro impacto ecolégico tiene implicaciones en la
marcha cotidiana de la escuela y debe orientar nuestras decisiones a la hora de
calentarnos, refrescarnos, alimentarnos, aprender, jugar o festejar.

Los conocimientos sobre como cuidar a quienes lo necesitan (como atender a nifos y
ninas, a personas enfermas, como animar a quienes estan ftristes...) forman parte
imprescindible de este bagaje cultural -especialmente desarrollado por mujeres-
necesario para que el mundo futuro sea habitable. Las abuelas, o quizd ya las
bisabuelas, podrian darnos buenas pistas para investigar.

Los saberes también pueden ser fruto de la construccion colectiva. El grupo puede
construir conocimiento, investigar o elaborar ideas. Existen libros de texto creados
colectivamente o programas de radio realizados por nifios y nifias que se convierten en
materia de estudio para sus comparieros del grupo de clase.

Una vez mas es necesario citar al movimiento de la Educacion Popular desarrollado en
contextos rurales. Una de sus apuestas centrales es la puesta en valor de las culturas
autéctonas. Otro ejemplo de esta revalorizaciéon, aunque también de educacién en el
territorio, de poder comunitario o de denuncia del modelo de desarrollo, es la propuesta
de las escuelas zapatistas.

Las escuelas zapatistas

Amber Howard
The Narco News Bulletin

18



Las comunidades zapatistas han creado nuevas escuelas, entrenado
maestros de sus propias filas y ampliado el alcance del tipo de
educacién que reciben sus hijos. Y lo hicieron sin aceptar ni un peso
del gobierno.

La idea central detras de la creacion de la Otra Educacion es ensefiar
a los joévenes la historia, el lenguaje y la cultura del pueblo, asi como
prepararlos para proveer a su comunidad, algo que el gobierno nunca
logré hacer. Ellos quieren un modelo educativo que mantenga a sus
jévenes cerca de sus comunidades y que sean productivos para el
bien comun.

La creacion de una educacién autonoma trae sus retos, se forma
desde abajo, por la gente de las comunidades. “Aprendemos mientras
caminamos, codo con codo con nuestra educacion”, explica
Concepcion del Caracol V, con sede en Roberto Barrios. “Empezamos
a pensar, ¢como seria una educacion propia?”.

Uno de los aspectos mas importantes de la Otra Educacion es
recuperar los valores culturales, las formas de hablar y entender a los
demas dentro de las comunidades.

Segun explica Lucio, graduado local de 18 afos: “Hablamos nuestro
propia lengua. Estamos en resistencia. Nuestra educacion nos enseia
qué es el neoliberalismo, qué significa ser auténomo.

Las cuatro areas de estudio principales en la Otra Educacién son:
* Historia: de la region local, la lucha zapatista, México y el mundo
* Lenguas: lenguas locales y espafiol
* Matematicas

* Agro-ecologia: como cuidar el medio ambiente mediante practicas
de agricultura organicas y el rechazo de las semillas transgénicas,
entre otros métodos.

Los estudiantes también aprenden modos para proveer a sus
comunidades mientras asisten a la escuela, tales como el
mantenimiento de jardines, como producir granos, problemas con la
tierra y como criar animales como pollos, ovejas y cerdos. De esta
manera aprenden conocimiento practico y obtienen un ingreso para
apoyar a los “promotores de la educacién” (asi llaman los zapatistas a
los maestros), que son locales, no reciben salario y hacen su trabajo
por su deseo de elevar la conciencia de sus comunidades.

Los promotores son nativos de las comunidades en las que ensefan.
Por tanto entienden la cultura, la lengua nativa y la historia, y pueden
impartirlos a sus estudiantes, en lugar de que alguien de fuera traiga
sus modos de ser y perspectivas culturales.

Dentro de las escuelas, los estudiantes no estan organizados por
grados, ni son evaluados por examenes ni se les dan calificaciones
finales, la practica tipica en las escuelas del gobierno. En lugar de

19



eso, si hay muchos promotores en una comunidad en particular, los
nifios son divididos por edad y nivel de conocimiento. Pero en muchos
casos hay solamente un promotor por comunidad y no hay division de
estudiantes, sino un solo salén multi-nivel en el que los estudiantes
mas viejos también le ensefan a los mas jovenes. Esto es muy
diferente a las escuelas del gobierno, donde en muchas ocasiones se
marginalizaba a los nifios indigenas, se burlaban de ellos y eran
castigados por hablar su lengua nativa. No habia ninguna apreciacion
de la riqueza de las diferencias de las personas y sus diferentes
formas de ser.

El concepto de trabajo colectivo es uno de los principios mas
importantes de la vida zapatista. Cada miembro de la comunidad hace
un trabajo y los resultados son compartidos, incluyendo la siembra, el
transporte, la educacion, etc., describe Jesus del Caracol IV. “En lo
que nosotros creemos es en el colectivismo, en apoyar nuestra
comunidad como un todo. Queremos que nuestros nifios sepan esto y
que despierten al valor de la vida, y al lugar que ocupan en el mundo.
Los ninos pierden su cultura cuando van a la escuela y aprenden
cosas que no van con su forma de vida.” “Nuestros nifios no van a la
ciudad a seguir trabajando en sus trabajos individuales, sino que
empiezan a apoyar a la comunidad cuando se graduan”, insiste un
representante del Caracol IV.

Para los zapatistas, esto quiere decir que los estudiantes, cuando
terminan la secundaria, se enfocan en las necesidades urgentes de la
comunidad y ayudan a educar a otros.

Aunque las comunidades han continuado proveyendo la Otra
Educacion a sus nifos con pasién, no han faltado las luchas. Muchos
adultos no saben leer ni escribir. Por esta razén es dificil encontrar
promotores de las mismas comunidades. También en muchas
ocasiones los promotores no pueden seguir ensefiando o entrenando
a otros. Debido a la necesidad de ver por sus familias, comprar ropa o
comida, pocos completan el entrenamiento, dejando a muchos sin
educacion consistente.

El compromiso de la comunidad es en realidad la base de la Otra
Educacion. Los padres mandan raciones de frijol, maiz y lefia con sus
ninos para que puedan tener la comida que necesitan mientras estan
en la escuela. Muchos grupos internacionales han apoyado al
movimiento zapatista.

La Otra Educacion esta basada en la construccion de un nuevo
mundo, que valore el ser y no el tener. Los zapatistas creen en ser
realistas: averiguar lo que la comunidad realmente necesita para su
propia liberacién, educando a los estudiantes sobre este
descubrimiento.

Gustavo, un zapatista local, expuso: “No hay ningun estandar, ningun
libro que pueda ser escrito sobre la manera correcta de ensefar en
todo el mundo. Cada comunidad es diferente. Nosotros seguiremos
aprendiendo, para compartir nuestro modo con los que vengan a
escuchar.”

20



Desenmascarar y denunciar el actual modelo de desarrollo.

Aunque existen experiencias como la recién citada, la mayor parte de la poblacion del
planeta participa de la cultura del desarrollo y vive de espaldas a los limites, confiando
en el espejismo del crecimiento constante y la tecnologia omnipotente. Y esto a pesar
de que el consumo creciente de objetos, transporte u ocio no parecen habernos
convertido en una civilizacion satisfecha y mucho menos feliz. No hay sostenibilidad
posible dentro de este modelo de organizacion social y econdmica. Por eso es
ineludible comprender sus mecanicas y hacerlas frente. Es posible en educaciéon hacer
critica a este modelo de desarrollo.

En imprescindible comprender y explicar ideas como la globalizacion econdmica, el
metabolismo loco de la gran ciudad, la huella ecoldgica, la deuda ecolégica, la
monetarizacion, la cultura patriarcal, el capitalismo, el engafno de la publicidad, quiénes
mandan en el mundo, los intereses de las transnacionales, la falta de equidad en el
reparto de los recursos... Nos referimos a la lectura critica de la realidad de la que
hablaba Paulo Freire y que propone hacer junto con la lectura de la palabra escrita.
Una lectura que él experimentdé con personas adultas pero puede hacerse
comprensible a diferentes edades, como ya ha comprobado la educacion popular.

Desenmascarar la cultura insostenible es desenmascarar los engafios sobre el futuro,
las falsas metas del desarrollo, el auténtico significado del PIB, el mal reparto de las
tareas domésticas, las restas que nos origina este modelo (tales como la muerte de la
vida en los océanos, la disminucion drastica del manto vegetal, la longeva
contaminacioén radiactiva o la pobreza genética)

Denunciar, transgredir, no delegar, organizar una campafa, denunciar las
transnacionales y las patentes de semillas, reclamar un espacio, hacer boicot a ciertos
productos, entender como malo el despilfarro, ocupar las calles, hacer contrapublicidad,
pacificar el trafico, hacer pancartas, desobedecer y argumentar la desobediencia,
denunciar a la television, tirarla, usar medios de comunicacion alternativa, crear medios
de comunicacion propios. Todas estas son practicas que se pueden aprender en la
experiencia cotidiana y preparan para luchar contra un sistema injusto y
ecolégicamente inviable.

Hay quienes piensan que los nifios y nifias deben vivir apartados de estos problemas,
que es muy duro plantearles ciertas realidades. Aceptando que su comprensién de
ciertas informaciones no es igual que la de las personas adultas, entendemos que no
se les puede mantener en la ignorancia. Se trata de su mundo, del presente y del
futuro. No podemos negarles estos conocimientos, aunque dejando claro que somos
las personas mayores —y algunas mas que otras- las principales responsables del
desastre.

Los movimientos sociales alternativos, las pedagogias libertarias o el movimiento
altermundista pueden servir de inspiracion en esta tarea de denuncia.

Desde la comprension de un sistema contrario a la equidad y a la naturaleza, la
escuela puede convertirse en una bolsa de resistencia y denuncia, y proporcionar asi
una esperanza de cambio.

Experimentar alternativas

21



No juzgamos si es deseable la marcha atras en la historia, pero en todo caso es
imposible, asi que esta por inventar como podra ser ese mundo sostenible que nos
toca construir en el futuro y pensarlo en todos los aspectos de la vida. Aunque tenemos
algunas intuiciones: vivir bien con menos podria ser una de sus maximas. Pisar
ligeramente sobre la tierra la esencia de su modo de vida. La equidad, el equilibrio
ecoldgico y la buena vida, algunas de sus condiciones.

Urge parar el crecimiento econémico reduciendo nuestros consumos exagerados de
materiales y energia, pero no de otros bienes que se han mostrado centrales en el
logro de la felicidad, como pueden ser las relaciones, la conversacion o la creatividad.
Nuestra cultura elude la reflexion sobre la felicidad. Unicamente el discurso publicitario
nos habla de ella asociandola a consumos ostentosos. Pero los seres humanos y mas
aun las nifias y nifios, saben que el nucleo de la felicidad no reside en la marca del
juguete que les regalan, incluso ni siquiera en los gigas del MP3, sino en el afecto y la
seguridad que experimentan en su mundo. Los grandes placeres de la vida suelen ser
ilimitados y gratuitos: tener amigos, cantar, dar y recibir caricias, saltar a ambos lados
de un rio limpio, resolver enigmas... La imagen de una vida sencilla no tiene por qué
ser una imagen apagada y triste, mas bien al contrario, puede ser luminosa, tranquila y
desde luego, en compafiia. Para dibujar el futuro habra que repensar cémo seria una
vida buena que pueda ser generalizada a toda la humanidad.

Algunas propuestas educativas como la de Summerhill o las escuelas Waldorf trabajan
explicitamente en pro de la felicidad y la citan como uno de sus objetivos esenciales.

La escuela de Summerhill

“El unico cuidado que habria necesidad de practicar en la escuela es la cura de la
infelicidad. El nifo dificil es el nifo infeliz. Esta en guerra consigo mismo, y por tanto
esta en guerra con el mundo. El adulto dificil va en la misma barca. Las personas
verdaderamente felices no suelen perturbar las reuniones, ni predicar las guerras, ni
se dedican a linchar negros. Las mujeres verdaderamente felices no suelen regafar
permanentemente a sus maridos o a sus hijos. Las personas felices no suelen
asesinar, o aterrorizar a sus subordinados. Los crimenes, los odios, las guerras, se
pueden reducir a una sola palabra: infelicidad.

¢A qué se asemeja Summerhill? Bien, para decir solo una caracteristica, las clases
son optativas. Los nifios pueden ir o quedarse una hora lejos —por el tiempo que
quieran si éste es su deseo. Hay un horario, pero sélo para los maestros. En general,
los alumnos tienen clases con arreglo a la edad, pero a veces con arreglo a sus
intereses. No tenemos nuevos sistemas de ensefianza, porque no consideramos que
la ensefanza sea muy importante en si misma. El hecho de que la escuela tenga o
no un método especifico para ensefar a dividir por muchas cifras no tiene ninguna
importancia, porque esta operacion soélo tiene interés para aquéllos que la quieren
aprender. Y el nifio que quiere aprender a dividir por muchas cifras, aprendera tanto
si le ensefiemos de una forma como de otra...”

Nelly, Alexander S. (1986), Summerhill, Barcelona, Eumo (p. 3-7)

Proponemos también reconocer y ampliar el catalogo de placeres de “baja entropia”
(poco costosos en materiales y energia). Narrar y escuchar cuentos, jugar con una
pelota, investigar, hacerse cosquillas, ver brotar una semilla, construirse una cabana,

22



jugar al escondite, hacer dibujos... En este asunto la infancia tiene una gran experiencia
y podria dar magnificas pistas al mundo adulto.

También cabe en la escuela, a partir de la escuela o fuera de la escuela, poner en
marcha pequefias alternativas locales que ya se estan experimentando en diferentes
lugares: participar en cooperativas de consumo que aproximan a productores y
consumidores para resolver la alimentacién diaria, bajar la velocidad como recomienda
el movimiento de ciudades lentas, facilitar el acceso al centro en bicicleta, usar el sol
para todo lo que podamos, apoyar y promover leyes contra el despilfarro, montar un
huerto y a ser posible comer algo de él, comprender el efecto del consumo masivo de
carne y del sistema agroalimentario, vivir con menos electricidad, organizar mercadillos
o sistemas de trueque que favorezcan la ayuda mutua y la reutilizacién, hacer
proyectos de micropolitica para transformar el espacio préximo... La lista puede
extenderse hasta donde alcance nuestra fuerza y nuestra imaginacion. EI movimiento
por el decrecimiento y otros muchos estan comenzando a desarrollar propuestas para
vivir de modo mas austero, mas armonico con el medio, y pueden servirnos de
inspiracion.

En definitiva, se trata de reducir nuestra huella ecoldgica, aumentando la equidad del
planeta y nuestra felicidad. Nada mas. Y nada menos.

Después de este largo recorrido de propuestas, muchas de ellas enlazadas entre si,
pendientes de experimentacion y contraste, queda al fin un interrogante esencial: Se
pueden construir fragmentos de sostenibilidad? ¢Es posible una educacion sostenible
en un planeta insostenible? ;Podria la educacién remover un mundo asentado
estructuralmente en la insostenibilidad? No tenemos certezas. S6lo una: tenemos la
responsabilidad de intentarlo, cambiar el rumbo suicida de la historia y reinventar un
mundo social y ecolégicamente sostenible.

Lo que el pensamiento unico dice de la educacién

- Educacion es lo que se obtiene en la escuela.

- La escuela ha seleccionado los conocimientos que es importante
conocer, que estan organizados en disciplinas o asignaturas. El resto

de conocimientos, por lo tanto, no son tan importantes.

- La escuela protege a la infancia. Por eso debe mantener cerradas
sus puertas.

- Los maestros y maestras saben de educacién. El resto no. Las
personas sin estudios no tienen cultura.

- Las clases populares no tienen educacién o tienen poca educacion.
- A los pueblos indigenas habria que educarles. Su salvacién esta
precisamente en adquirir los conocimientos que se imparten en las

escuelas, preferiblemente occidentales.

- Los animales transmiten enfermedades y han de estar fuera de la
escuela. Tampoco son muy necesarias las plantas y los arboles. Mejor

23



unas buenas instalaciones tecnoldgicas y con cemento.

- La escuela obligatoria nos iguala a todos. Si alguien no tiene éxito es
su responsabilidad.

- Las nifias y nifilos no son capaces de tomar decisiones de cierta
importancia sobre sus vidas y sus aprendizajes.

- La escuela sirve a los individuos, no a los grupos.

- Atender a la diversidad consiste en ayudar a quienes tienen
dificultades para que sean como los demas.

- La escuela sirve para tener éxito en la vida. Si hablamos de éxito nos
referimos a éxito econdémico.

- No se puede hablar de ideologia (refiriéendose a ideologia contra el
sistema) en la escuela, pues esto se considera manipulacion. No es
ideologico (ni se entiende como manipulacion) transmitir la cultura
desarrollista, el aprecio por el dinero, la defensa de la propiedad
privada, el gusto por la velocidad, la competitividad o el desprecio por
las personas sin estudios.

Lo que la cultura de la sostenibilidad plantea sobre la educacion

- La educacién no se reduce a la escuela. Hay muchas formas de
educacion, una de ellas es la escuela.

- Muchos pueblos indigenas, considerados salvajes tienen mejores
conocimientos sobre la sostenibilidad que la sociedad occidental

- Es necesaria una educacion mas cercana a la tierra de la que
dependemos para sobrevivir

- Es preciso maodificar el curriculum y poner los saberes necesarios
para la sostenibilidad en el centro

- Una educacion para la sostenibilidad tendria en cuenta vy
promocionaria los saberes que articulan la comunidad y las soluciones
colectivas.

- Una educacion para la sosteniblidad debe desarrollar una critica al
modelo econdmico actual y trabajar las alternativas.

24



	No ocurre así en la escuela, que dificulta cada vez más el atravesar sus puertas para vivir experiencias fuera de ellas. Todo un entramado de miedo al exterior, de burocracia, normativa legal y distancias, convierte las expresivamente llamadas actividades extraescolares en experiencias infrecuentes. El territorio real, aquel en el que se decide y organiza la producción, los cuidados, la organización social o el poder, queda fuera de esta escuela cerrada.
	Por otra parte los espacios escolares son, en el mejor de los casos, lugares de simulación o representación de realidades en los que casi nada ocurre de verdad (pensemos en cómo se estudia el crecimiento de las plantas, el ciclo del agua, la industria o la gallina). En general se renuncia al conocimiento directo y a la experiencia directa, aún de realidades próximas o accesibles (como los arreglos domésticos, que raramente se aprenderán a hacer en la asignatura de trabajos manuales, o en las tareas de mantenimiento del espacio escolar, como limpieza, pintura o mantenimiento del patio y el jardín, de las que el alumnado está excluido).
	Aquí presentamos algunas ideas abiertas para educar en un mundo sostenible, o al menos para acercarnos a él. Están inspiradas en los criterios de sostenibilidad que requiere el mantenimiento de la vida, en la naturaleza, al fin y al cabo la escuela mejor organizada y más estable del planeta y a la que debemos la vida. Pero también se inspiran en cientos de experiencias que muchas personas preocupadas en la enseñanza han puesto en marcha. Es una propuesta en construcción. Esta construcción es tarea colectiva que habrá que ir ensayando sin esperar mucho. Una tarea en la que habrá que aunar las aportaciones de diferentes grupos.
	Los ejes de los que hablamos, uno a uno, son incapaces de cambiar el rumbo insostenible por el que avanzamos, pero trenzados entre sí y unidos a transformaciones de los modos de habitar, de producir, de consumir, de distribuir, de ejercer el poder, en definitiva de vivir, podrían arrojar alguna luz en el futuro. Son claves sugeridas sobre las que seguir definiendo propuestas. No son líneas de trabajo independientes entre sí. En realidad se entrelazan unas con otras hasta el punto que sus concreciones podrían estar en uno u otro apartado, pues todas caminan en una misma dirección.
	- Desenmascarar y denunciar el actual modelo de desarrollo.
	Colocar la vida en el centro de la reflexión y de la experiencia.
	Vincularse al territorio próximo
	Alentar la diversidad
	Tejer comunidad y poder comunitario

	Desenmascarar y denunciar el actual modelo de desarrollo.

